
Dinucci, Aldo and Rudolph, Kelli (2024) O uso da representacão e os três tópicos 
da filosophia de Epicteto [The use of representations and the three topics of 
philosophy in Epictetus].  Nuntius Antiquus, 20 (1). pp. 1-38. ISSN 2179-7064. 

Kent Academic Repository

Downloaded from
https://kar.kent.ac.uk/112729/ The University of Kent's Academic Repository KAR 

The version of record is available from
https://doi.org/10.35699/1983-3636.202451602

This document version
Publisher pdf

DOI for this version

Licence for this version
UNSPECIFIED

Additional information

Versions of research works

Versions of Record
If this version is the version of record, it is the same as the published version available on the publisher's web site. 
Cite as the published version. 

Author Accepted Manuscripts
If this document is identified as the Author Accepted Manuscript it is the version after peer review but before type 
setting, copy editing or publisher branding. Cite as Surname, Initial. (Year) 'Title of article'. To be published in Title 
of Journal , Volume and issue numbers [peer-reviewed accepted version]. Available at: DOI or URL (Accessed: date). 

Enquiries
If you have questions about this document contact ResearchSupport@kent.ac.uk. Please include the URL of the record 
in KAR. If you believe that your, or a third party's rights have been compromised through this document please see 
our Take Down policy (available from https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies). 

https://kar.kent.ac.uk/112729/
https://doi.org/10.35699/1983-3636.202451602
mailto:ResearchSupport@kent.ac.uk
https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies
https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.202451602

O uso das representações e os três tópicos da filosofia de 
Epicteto1

The Use of Presentations and the Three Topics of Epictetus’ 
Philosophy

Aldo Dinucci2

Universidade Federal do Espírito Santo (UFES) | Vitória | ES | BR
Universidade de Kent | Kent | GB
aldodinucci@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-5854-4057

Kelli Rudolph3

Universidade de Kent | Kent | GB
k.c.rudolph@kent.ac.uk
https://orcid.org/0000-0002-0008-7818

Resumo: Neste artigo, discutiremos a distinção eph´hemin kai ouk eph´hemin e o status 
dos indiferentes em Epicteto, o uso das representações como o bem humano, os três 
tópicos da filosofia de Epicteto e a relação que eles mantêm entre si. Apresentaremos 
os três tópicos da filosofia de Epicteto: o tópico relativo ao desejo, o tópico relativo 
ao impulso e o tópico relativo ao assentimento, sendo o primeiro concernente aos 
nossos juízos sobre as coisas e desejos; o segundo, aos impulsos e ações adequadas; e 
o terceiro, ao assentimento e à persuasividade das representações. Os conhecimentos 
contidos nestes três tópicos resumem, para Epicteto, o que se requer para se fazer bom 
uso das representações e, consequentemente, alcançar o bem humano.
Palavra-chave: Epicteto; Estoicismo; bem humano; representação.

1	 Agradecemos à Academia Britânica e ao CNPq por financiar esta pesquisa. Este texto 
foi desenvolvido a partir de uma reformulação e uma retomada do artigo ‘O bem humano 
em Epicteto’ (Dinucci; Rudolph, 2021). Os originais desse texto foram cuidadosamente 
revisados por André Capistrano, doutorando em filosofia pelo PPGM/UnB.
2	 Professor do Departamento de Filosofia da UFES e Pesquisador honorário da 
Universidade de Kent (UK).
3	 Professora do Departamento de Estudos Clássicos da Universidade de Kent (UK).

mailto:aldodinucci@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-5854-4057
mailto:k.c.rudolph@kent.ac.uk
https://orcid.org/0000-0002-0008-7818


2Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Abstract: In this article, we discuss the eph´hemin kai ouk eph´hemin distinction and 
the status of the indifferents in Epictetus, the use of representations as human good, the 
three topics of Epictetus’ philosophy and the relationship they keep among themselves. 
Next, we present the three topics of Epictetus’ philosophy: the topic relating to desire, 
the topic relative to impulse and the topic concerning assent, the first dealing with our 
judgments about things and desires; the second, with appropriate impulses and actions; 
and the third, the assent and persuasiveness of the representations. The knowledge 
contained in these three topics summarizes, for Epictetus, what is required to make 
good use of representations and, consequently, to achieve human good.
Keywords: Epictetus; Stoicism; Human good; Presentations.

Introdução

Nas páginas seguintes, apresentamos a filosofia de Epicteto a partir de 
uma perspectiva epistemológica. Epicteto inaugura sua filosofia com 
a célebre distinção entre as coisas que estão e não estão sob o nosso 
encargo. As primeiras correspondem àquelas que podem ser boas ou 
más segundo a ortodoxia estoica. Para Epicteto, elas se reduzem a certas 
atividades anímicas, quais sejam: o assentimento (synkatathesis), o 
juízo (krisis), o impulso (horme) e o desejo (orexis). Essas atividades 
não são constrangidas por nada externo, mas se relacionam todas ao 
conceito estoico de representação (phantasia). A representação, em geral, 
possui uma faceta sensorial e outra linguisticamente articulável, que é 
o resultado da ação interpretativa do pensamento (a capacidade diretriz, 
hegemonikon) sobre o dado sensorial que o afetou, interpretação que 
permanece, após a sua produção, associada ao dado sensorial, podendo 
ser modificada pelo próprio pensamento. Assim, as coisas sob nosso 
encargo podem ser alteradas por nós: podemos retirar ou suspender o 
assentimento a um juízo, podemos reformular nossos juízos, podemos 
moderar nossos impulsos e modificar nossos desejos. Essas atividades, 
porém, não estão imediatamente sob nosso controle (daí nosso cuidado 
na tradução da expressão grega eph’hemin). Elas estão desde sempre sob 
nosso encargo, sob nossa responsabilidade, mas é preciso que assumamos 
esta responsabilidade, é preciso que tomemos o controle sobre elas.



3Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Nisso consiste justamente a atividade filosófica: nos apropriar 
do controle de nossos assentimentos, juízos, impulsos e desejos, o que, 
em termos socráticos, significa realizar o escrutínio de nossas crenças e, 
em termos epictetianos, fazer bom uso das representações (que é como 
Epicteto define o bem concernente ao humano). De fato, a phantasia é a 
portadora do assentimento, do juízo, do desejo e do impulso. O mundo 
humano, o que nos é acessível, é aquele das representações: tudo nos 
chega mediado por uma representação. Não temos acesso ao real em si, 
mas sempre pela mediação dos sentidos e através da phantasia, o que 
Deleuze chama de esfera dos acontecimentos (1998, p. 6-7).

As coisas que não estão sob nosso encargo, por outro lado, 
são aquelas que não são boas ou más, que são chamadas indiferentes 
(adiaphora) pela ortodoxia estoica. Essa terminologia ambígua gera 
confusão desde a Antiguidade. Se são indiferentes, muitas vezes se 
pensa erroneamente, então não devemos nos ocupar delas, devemos 
ser indiferentes também em relação a elas. Isso gera uma série de 
interpretações equivocadas, segundo as quais os estoicos não se importam 
com nada, não agem politicamente e são individualistas. Mas Epicteto 
esclarece, as coisas indiferentes são material (hyle) para a ação, material 
que pode ser bem ou mal usado. As coisas externas são indiferentes, 
mas seu uso (khresis) não é indiferente. Devemos combinar (eis uma 
difícil tarefa, segundo o próprio Epicteto) a compreensão de seu caráter 
indiferente (por não constituírem por si um bem ou um mal) com o 
cuidado em seu manejo. São indiferentes como uma bola é em um 
jogo: ela pode ser substituída a qualquer momento, mas, enquanto ela 
estiver em campo, os jogadores devem lidar com ela com habilidade e 
destreza. Assim, o estoico não ficará indiferente diante de injustiças e 
adversidades, mas procurará lidar com elas da melhor maneira possível, 
tendo em vista o bem comum4.

Os três tópicos da filosofia de Epicteto são três vieses distintos 
da lida com as representações: no primeiro tópico, aquele do juízo 
ou do desejo, realinhamos nossas concepções sobre o mundo através 
das distinção entre coisas que estão e não estão sob o nosso encargo e 
reencontramos nosso lugar no Cosmos e na humanidade; no segundo 

4	 Quanto e aos demais conceitos abordados nessa introdução, ver abaixo.



4Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

tópico, referente ao impulso e à ação conveniente, moderamos nossos 
impulsos naturais e orientamos nossas ações de acordo com nossos 
papéis no mundo; no terceiro tópico, reservado aos que dominaram 
teórica e praticamente os dois primeiros, cuidamos do assentimento em 
relação às representações persuasivas e intensas (que podemos chamar 
de “tentações”). O segundo tópico, de certa forma, é praticado também 
junto com os demais, pois concerne ao hábito (hexis ou ethos), e temos 
que nos habituar tanto em relação aos demais (nossos papéis sociais) 
quanto em relação a nós mesmos, nos habituando, por exemplo, no 
primeiro tópico, a realizar a distinção eph’hemin diante de tudo com o 
que nos deparamos, ou, no segundo, nos habituando a ter uma atitude 
cautelosa diante de representações persuasivas.

A seguir, apresentamos e discutimos as referências a esses 
conceitos que acabamos de mencionar como uma introdução 
epistemológica à filosofia epictetiana.

A distinção eph´hemin kai ouk eph´hemin e o status dos indiferentes 
em Epicteto

A célebre distinção epictetiana entre as coisas que estão sob nosso 
encargo (eph’hemin) e as que não estão (ouk eph’hemin), anunciada 
no primeiro capítulo do Encheiridion5 e no primeiro capítulo de 
suas Diatribes6, certamente não é epictetiana no que concerne ao 

5	 O Encheiridion de Epicteto, comumente conhecido como Manual de Epicteto (a 
palavra grega encheiridion tem um duplo significado: ‘manual’ e ‘punhal’) é uma síntese 
da filosofia de Epicteto composta por seu famoso aluno Flávio Arriano Xenofonte de 
Nicomédia (c. 86/89 EC – c.  146/160 EC).
6	 Arriano, na carta que precede as Diatribes, afirma que este trabalho é uma compilação 
de Epicteto. Poucos estudiosos desafiaram essa tese, como Dobbin, Epictetus 
Discourses: book I (Oxford: Clarendon, 2008). Em geral, desde a Antiguidade, tanto 
o Manual quanto as Diatribes são considerados obras de Epicteto, embora tenham 
sido escritos por Arriano, provavelmente porque esses trabalhos, após sua publicação, 
foram imediatamente reconhecidos como representativos do pensamento de Epicteto. 
Além disso, Hartmann (1905, p. 248-75) observa que a estenografia era praticada havia 
séculos pelos gregos e por pelo menos um século pelos romanos. Marcial, por exemplo, 
a cita em 14.208, bem como Sêneca, em Cartas a Lucílio, 90.25.



5Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

estoicismo7, visto que o próprio Epicteto a atribui ao seu professor 
Musônio Rufo8. Alguns estudiosos tentaram remetê-la a Crisipo9, mas 
podemos dizer, com certeza, que a única fonte antiga na qual ela é 
central e está totalmente desenvolvida é Epicteto.

Em Diss. 1 e Ench. 1, Epicteto afirma que podemos controlar 
unicamente o que depende de nós, o que se limita a um conjunto de 
operações mentais: a suposição ou a opinião (hypolepsis ou dogma), o 

7	 Tais conceitos têm origem aristotélica. Quanto a estes conceitos para o estagirita, ler 
Bobzien (2014): BOBZIEN, S. Aristotle’s Nichomachean Ethics 1113b7-8. In: Destré, 
P.; Salles, R. M.Zingano (eds.). What is up to us? Studies on agency and responsibility 
in ancient philosophy. Sankt Augustin: Verlag, 2014.; Frede (2014): FREDE, D. Free 
will in Aristotle? In: Destré, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds.). What is up to us? 
Studies on Agency and Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Verlag, 
2014. p.39-58.; Meyer (2014): MEYER, S. S. Aristotle on what is up to us and what 
is contingent. In: Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds.). What is up to us? Studies 
on Agency and Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Verlag, 2014.
8	 Musônio Rufo, Fragmento 38 (Hense): “Das coisas, umas Deus pôs sob nosso 
controle; outras, não. Sob nosso controle está a que é melhor e excelente, pela qual 
mesmo Deus é feliz: o uso das representações. Pois, tornando-se reto, este <confere> 
liberdade, serenidade, confiança, firmeza, bem como justiça, lei, prudência – a excelência 
com um todo. Mas as demais coisas não foram feitas sob nosso controle. Portanto, é 
preciso nos harmonizarmos com Deus e, dividindo as coisas desse modo, aplicar-nos 
em todos os sentidos às que estão sob nosso controle. E as que não estão, transferir para 
o Cosmos, mesmo que seja preciso ceder, de bom grado, ou os filhos, ou a pátria, ou 
o corpo, ou o que for.” (Tradução de Aldo Dinucci). 38.1 Τῶν ὄντων τὰ μὲν ἐφ’ ἡμῖν 
ἔθετο ὁ θεός, τὰ δ’ οὐκ ἐφ’ ἡμῖν. ἐφ’ ἡμῖν μὲν τὸ κάλλιστον καὶ σπουδαιότατον, ᾧ δὴ 
καὶ αὐτὸς εὐδαίμων ἐστί, τὴν χρῆσιν τῶν φαντασιῶν. τοῦτο γὰρ ὀρθῶς γιγνόμενον 
ἐλευθερία ἐστίν, εὔροια, εὐθυμία, εὐστάθεια, τοῦτο δὲ 38.5 καὶ δίκη ἐστὶ καὶ νόμος 
καὶ σωφροσύνη καὶ ξύμπασα ἀρετή. Τὰ δ’ ἄλλα πάντα οὐκ ἐφ’ ἡμῖν ἐποιήσατο. οὐκοῦν 
καὶ ἡμᾶς συμψήφους χρὴ τῷ θεῷ γενέσθαι καὶ ταύτῃ διελόντας τὰ πράγματα τῶν μὲν 
ἐφ’ ἡμῖν πάντα τρόπον ἀντιποιεῖσθαι, τὰ δὲ μὴ ἐφ’ ἡμῖν ἐπιτρέψαι τῷ κόσμῳ καί, εἴτε 
τῶν παίδων δέοιτο εἴτε τῆς πατρίδος 38.10 εἴτε τοῦ σώματος εἴτε ὁτουοῦν, ἀσμένους 
παραχωρεῖν.
9	 Gourinat (2014) critica a posição de Bobzien em seu livro Determinism and freedom 
in Stoic philosophy (1998), que tenta atribuir a Crisipo a distinção eph´hemin através da 
expressão in nostra potestate, que ocorre em Cícero. Gourinat argumenta que, mesmo 
sendo este o caso, as expressões não seriam equivalentes.



6Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

impulso (horme10), o desejo (orexis) e o assentimento (synkatathesis11). 
Todo o resto não depende de nós: as coisas materiais externas, as 
operações mentais dos outros, até o nosso próprio corpo. Essa doutrina 
gera uma série de dúvidas desde a Antiguidade. A distinção original e 
ortodoxa é entre as coisas boas, más e indiferentes:

τῶν δ’ ὄντων τὰ μὲν <ἀγαθά,> τὰ δὲ <κακά,> τὰ δὲ 
<ἀδιάφορα. Ἀγαθὰ> μὲν τὰ τοιαῦτα· φρόνησιν, σωφροσύνην, 
δικαιοσύνην, ἀνδρείαν καὶ πᾶν ὅ ἐστιν ἀρετὴ ἢ μετέχον 
ἀρετῆς· κακὰ δὲ τὰ τοιαῦτα· ἀφροσύνην, ἀκολασίαν, ἀδικίαν, 
δειλίαν καὶ πᾶν ὅ ἐστι κακία ἢ μετέχον κακίας· <ἀδιάφορα> 
δὲ τὰ τοιαῦτα· ζωὴν θάνατον, δόξαν ἀδοξίαν, ἡδονὴν πόνον, 
πλοῦτον πενίαν, ὑγίειαν νόσον, καὶ τὰ τούτοις ὅμοια. (Ário 
dídimo, epítome de ética estoica, v. 2.7.5 a.1-5)

Do que existe, diz Zenão, umas quantas coisas participam 
da substância12; das coisas existentes, algumas são 
<boas>, outras <más>, outras <indiferentes. Boas> são 
tais: prudência, temperança, justiça, coragem e tudo que 
é excelência ou participa da excelência. Más são tais: 
imprudência, intemperança, injustiça, covardia e tudo o 
que é vício ou participa do vício; indiferentes são tais: vida 
e morte, prestígio e desprestígio, prazer e dor, riqueza e 
pobreza, saúde e doença, e coisas semelhantes a essas.

O conceito de coisas indiferentes acabou por gerar confusões, pois 
os estoicos acrescentaram uma distinção posterior entre o que é preferível 
(proegmenos) e o que é não-preferível (apoproegmenos13), havendo, 
portanto, indiferentes preferíveis ou não. Mas, aqui cabe a questão, se é 
indiferente, como pode ser preferível ou não? Como observa Anthony 
Long (2002, p. 184), Epicteto parece ter ciência dessa dificuldade, 
aceitando essa doutrina até certa medida e evitando sistematicamente 

10	Impulso: é assim que a palavra grega horme é comumente traduzida em português. 
Em Epicteto, significa a tendência de agir dessa maneira ou daquela diante de uma 
determinada coisa.
11	Sobre esses conceitos, veja abaixo discussão detalhada.
12	Ousia.
13	Quanto a esses conceitos, ver LS 58.



7Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

utilizar o conceito de preferível. Assim, observa Long, embora Epicteto 
aceite a doutrina das vantagens naturais, como a saúde sendo vantajosa 
em relação à doença, devendo sob este viés ser selecionada (Epicteto, 
Diatribes, 2.6.9-10; 2.10.6), ele não faz deste tipo de seleção um fim para 
o ser humano como estoicos anteriores teriam feito, mas categoricamente 
afirma que os indiferentes nada são para nós14. Long (2002, p. 200-1) 
acrescenta que, embora Epicteto reconheça que, em um contexto abstrato, 
há indiferentes selecionáveis por si, isso, em termos éticos e práticos, 
acaba por não ser o caso, já que o parâmetro para a ação humana é o 
bem comum, o que muitas vezes implica desconsiderar por completo os 
indiferentes, quaisquer que sejam. Quanto a isso, Long acrescenta que:

Os estoicos ortodoxos diriam que a limpeza de um pé 
é ‘naturalmente preferível’, mesmo em circunstâncias 
que o impossibilitem. Epicteto parece estar dizendo que 
é tão natural, ou pelo menos tão ‘apropriado’, na prática 
(e não abstratamente), que o pé esteja sujo e, portanto, 
que os chamados indiferentes preferíveis são diretrizes 
inadequadas para influenciar a conduta de alguém (Long, 
2002, p. 201)15.

Long tem em mente a seguinte passagem das Diatribes de Epicteto:

Πῶς οὖν λέγεται τῶν ἐκτός τινα κατὰ φύσιν καὶ παρὰ φύσιν; 
ὥσπερ ἂν εἰ ἀπόλυτοι ἦμεν. τῷ γὰρ ποδὶ κατὰ φύσιν εἶναι 
ἐρῶ τὸ καθαρῷ εἶναι, ἀλλ’, ἂν αὐτὸν ὡς πόδα λάβῃς καὶ 
ὡς μὴ ἀπόλυτον, καθήξει αὐτὸ<ν> καὶ εἰς πηλὸν ἐμβαίνειν 
καὶ ἀκάνθας πατῆσαι καὶ ἔστιν ὅτε ἀποκοπῆναι ὑπὲρ τοῦ 
ὅλου· εἰ δὲ μή, οὐκέτι ἔσται πούς. τοιοῦτόν τι καὶ ἐφ’ ἡμῶν 
ὑπολαβεῖν δεῖ. τί εἶ; ἄνθρωπος. εἰ μὲν ὡς ἀπόλυτον σκοπεῖς, 
κατὰ φύσιν ἐστὶ ζῆσαι μέχρι γήρως, πλουτεῖν, ὑγιαίνειν. εἰ 
δ’ ὡς ἄνθρωπον σκοπεῖς καὶ μέρος ὅλου τινός, δι’ ἐκεῖνο 
τὸ ὅλον νῦν μέν σοι νοσῆσαι καθήκει, νῦν δὲ πλεῦσαι καὶ 

14	Ver, por exemplo, Epicteto, Diatribes, 1.4.27; 1.25.1.: EPICTETO. As diatribes de 
Epicteto, livro I. Tradução de Aldo Dinucci. Coimbra: Imprensa de Coimbra, 2019.
15	Ver LS 58F. Dobbin (Epictetus: Discourses, Book I. Oxford: Oxford, 1998, p. 205) 
e Sorabji (Emotion and Peace of Mind: From Stoic Agitation to Christian Temptation. 
Oxford: Oxford, 2000, p. 170) interpretam Epicteto semelhantemente nesse aspecto.



8Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

κινδυνεῦσαι, νῦν δ’ ἀπορηθῆναι, πρὸ ὥρας δ’ ἔστιν ὅτ’ 
ἀποθανεῖν. (Epicteto. Diatribes, 2.5.24-5)

Como então se diz, das coisas externas, que umas são 
segundo a natureza e outras contra a natureza? Do mesmo 
modo que nos dizemos ‘separados’16. Pois para o pé digo ser 
segundo a natureza estar limpo. Mas se o tomas como pé e 
como não separado, será conveniente para ele tanto entrar 
na lama, quanto ferir-se em um espinho e, às vezes, também 
ser amputado pelo <bem do> todo. Caso contrário, não será 
um pé. É preciso supor algo semelhante sobre nós mesmos. 
O que és? Ser humano. Se te consideras como algo separado, 
é segundo a natureza viver até à velhice, enriquecer, ser 
saudável. Mas se consideras como humano e parte de um 
todo, por esse todo ora te é conveniente17 adoecer, ora 
navegar e correr perigo, ora passar por necessidade e às 
vezes morrer antes da hora.

Em Diatribes 2.10.4-5, Epicteto acrescenta que aquele que chega à 
concepção de si como parte importante do Cosmos nada trata como assunto 
privado ou separado dos demais, mas age “como o pé ou a mão, que, se tivessem 
a faculdade da razão e compreendessem a constituição da natureza, nunca 
exerceriam a escolha senão em referência à totalidade das coisas”. Assim, as 
coisas externas não podem ser ditas propriamente contra ou segundo a natureza, 
pois sua conveniência (ou adequação ou seleção) dependerá do que cada ocasião 
requer no que concerne a uma ação que beneficie o todo, sendo unicamente esta, 
em sentido próprio, conforme à natureza, sendo contrária à natureza a ação que 
conflite com isso. Em suma, os preferíveis se referem a coisas tomadas separada 
e abstratamente. Entretanto, no mundo real, elas não ocorrem isoladamente, mas 
dentro de contexto que envolvem uma série de conexões e relações com outras 
coisas e pessoas, o que muitas vezes nos faz selecionar justamente o contrário 
do que seria isoladamente preferível. Como observa Epicteto:

ὁ γὰρ ἅπαξ εἰς τὴν περὶ τῶν τοιούτων σκέψιν καὶ τὰς 
τῶν ἐκτὸς ἀξίας συγκαθεὶς καὶ ψηφίζων ἐγγύς ἐστι τῶν 

16	Apolytos.
17	Kathekei.



9Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

ἐπιλελησμένων τοῦ ἰδίου προσώπου. τί γάρ μου πυνθάνῃ; 
‘θάνατος αἱρετώτερόν ἐστιν ἢ ζωή;’ λέγω ζωή. ’πόνος ἢ 
ἡδονή;’ λέγω ἡδονή. ‘ [...] Ταῦτα εἶδεν καὶ Πρῖσκος Ἑλουίδιος 
καὶ ἰδὼν ἐποίησε. προσπέμψαντος αὐτῷ Οὐεσπασιανοῦ, 
ἵνα μὴ εἰσέλθῃ εἰς τὴν σύγκλητον, ἀπεκρίνατο ‘Ἐπὶ σοί 
ἐστι μὴ ἐᾶσαί με εἶναι συγκλητικόν· μέχρι δὲ ἂν ὦ, δεῖ με 
εἰσέρχεσθαι’. ‘ἄγε ἀλλ’ εἰσελθών’, φησίν, ‘σιώπησον’. ‘μή 
μ’ ἐξέταζε καὶ σιωπήσω.’ ‘ἀλλὰ δεῖ με ἐξετάσαι.’ ‘κἀμὲ εἰπεῖν 
τὸ φαινόμενον δίκαιον.’ ‘ἀλλ’ ἐὰν εἴπῃς, ἀποκτενῶ σε.’ ‘πότε 
οὖν σοι εἶπον, ὅτι ἀθάνατός εἰμι; καὶ σὺ τὸ σὸν ποιήσεις κἀγὼ 
τὸ ἐμόν. σόν ἐστιν ἀποκτεῖναι, ἐμὸν ἀποθανεῖν μὴ τρέμοντα· 
σὸν φυγαδεῦσαι, ἐμὸν ἐξελθεῖν μὴ λυπούμενον’ (Epicteto, 
Diatribes, 1.2.14-16; 19-21).

Pois próximo está daqueles que esquecem o carácter que 
lhes é próprio quem, para investigar essas coisas de uma vez 
por todas, atribui seu voto logo após julgar o valor das coisas 
externas. E tu, o que me indagas? Entre morte e vida, o que 
devemos escolher? Digo que a vida. Entre o prazer e a dor, 
o que devemos escolher? Digo que o prazer. [...] Também 
Helvídio Prisco percebeu essas coisas e, após considerá-las, 
agiu. Quando Vespasiano enviou-lhe um pedido para que 
não comparecesse ao Senado, Prisco respondeu: “Depende 
de ti não me permitir ser senador. Mas enquanto eu o for, 
devo comparecer”. –Vai – disse Vespasiano – porém, ao 
comparecer, fica em silêncio. – Não me interrogues e ficarei 
em silêncio. – Mas devo interrogar-te. – E devo dizer o que 
se me afigura justo. – Se falares, te condenarei à morte. – 
Quando eu te disse que sou imortal? Tu farás o que é teu, 
e eu farei o que é meu. É teu condenar-me à morte. É meu 
morrer sem tremer. É teu condenar-me ao exílio. É meu 
retirar-me sem me afligir.

Assim, observa Epicteto, de modo abstrato devemos selecionar a 
vida e não a morte, o prazer e não a dor. Entretanto, na realidade, muitas 
vezes nos é preciso selecionar a opção contrária para que possamos 
cumprir nosso papel e agir moralmente. Long (2002, p. 201) acrescenta 
que, nesse aspecto, Epicteto se alinha a Aristo, para quem, “diante das 
diferentes circunstâncias, nem aquelas coisas consideradas preferíveis 



10Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

se provam incondicionalmente preferíveis, nem as não-preferíveis são 
necessariamente não-preferíveis”18.

Em conformidade com isso, em Diss. 2.5, intitulada “Como 
conciliar grandeza da alma e cuidado”, Epicteto nos informa que os 
“materiais são indiferentes, mas seu uso não é indiferente” (Epic. Diss. 
2.5.1)19. Aqui, Epicteto chama todas as coisas externas, aquelas que não 
estão sob o nosso encargo (ouk eph´hemin), de “material” (hyle). Embora 
sejam indiferentes (i.e. nem boas nem más por si mesmas), podem ser 
bem ou mal utilizadas, sendo, nesse sentido, a condição de possibilidade 
para toda e qualquer ação humana e o meio pelo qual o humano expressa 
o seu caráter virtuoso, caso faça uso deles com prudência, coragem, 
justiça e temperança, ou vicioso, no caso contrário. Epicteto ilustra essa 
concepção dos indiferentes com a analogia do jogo de dados: devemos 
usar os materiais para ação como os jogadores de dados fazem uso dos 
números que se obtêm através dos lances de dados: “Os números são 
indiferentes, os dados são indiferentes: então sabes qual número está 
para sair? Fazer uso do número que cai, com cuidado e habilidade, eis 
aí a minha tarefa” (Epic. Diss. 2.5.3-4)20. Do mesmo modo, na vida, 
esclarece Epicteto, devemos primeiro distinguir entre os materiais, 
as coisas externas que não são nossas, e nossa capacidade de escolha 
(prohairesis), que depende de nós (Epic. Diss. 2.5.4-5)21.

Em Epicteto, a capacidade de escolha reúne todas as atividades 
que estão sob o nosso encargo, já que a prohairesis não pode ser 
constrangida por nada senão si mesma22. Ela é o que nós realmente 
somos23, e as opiniões e concepções que temos sobre o mundo e sobre 
nós mesmos são as nossas únicas posses. Efetivamente, as opiniões 
(dogmata) e as suposições (hypolepseis) estão intimamente ligadas à 

18	Ver, por exemplo, Epicteto. Diatribes, 1.2.14.
19	No original: αἱ ὗλαι ἀδιάφοροι, ἡ δὲ χρῆσις αὐτῶν οὐκ ἀδιάφορος.
20	No original: αἱ ψῆφοι ἀδιάφοροι, οἱ κύβοι ἀδιάφοροι· πόθεν οἶδα, τί μέλλει πίπτειν; 
τῷ πεσόντι δ’ ἐπιμελῶς καὶ τεχνικῶς χρῆσθαι, τοῦτο ἤδη ἐμὸν ἔργον ἐστίν.
21	No original: οὕτως τοίνυν τὸ μὲν προηγούμενον καὶ ἐπὶ τοῦ βίου ἔργον ἐκεῖνο· δίελε 
τὰ πράγματα καὶ διάστησον καὶ εἰπὲ ‘τὰ ἔξω οὐκ ἐπ’ ἐμοί· προαίρεσις ἐπ’ ἐμοί.
22	Ver Epic. Diss. 1.17.27.1. EPICTETO. Epictetus: Discourses book I. Tradução 
Dobbin. Oxford: Clarendon, 2008.
23	Ver Epic. Diss. 3.1.40-43, 3.18.1-3, 4.5.12.



11Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

prohairesis. Por exemplo, em Diss. 1.29.3.2, Epicteto nos diz: “Então 
o que são as coisas externas? Materiais para a capacidade de escolha 
(prohairesis) que, segundo seu comportamento quanto a elas, construirá 
seu próprio bem ou mal” (Epict. Diss.1.29.2-3)24. Por essa razão, o 
trabalho do filósofo é, antes de tudo, inspecionar (episkopeo) e escrutinar 
(exetazo) suas crenças25. Em suma, as coisas externas, que não estão sob 
nosso controle, os materiais, não estão sujeitos à escolha, enquanto as 
atividades específicas da capacidade de escolha estão tanto sob nosso 
controle quanto sujeitas à escolha. Essas atividades, que Epicteto chama 
de prohairetika, são totalmente desimpedidas e desembaraçadas26.

Retornando a Diss. 2.5, Epicteto afirma que o mais importante na 
vida é distinguir entre as coisas que estão sob nosso encargo (as que são 
submissas à escolha, prohairetika) e as coisas que não estão sob nosso 
encargo (que não são submissas à escolha, aprohaireta) (Epic. Diss. 2.5.6-
8). Entretanto, Epicteto acrescenta, não devemos lidar descuidadamente 
com as coisas indiferentes, uma vez que isso “é ruim para a capacidade 
de escolha e, consequentemente, contra a natureza” (Epic. Diss. 2.5.6)27, 
pois, como já observamos, os materiais são indiferentes, mas seu uso não.

Embora os materiais não dependam de nós, podemos transformá-
los em obstáculos se os desejarmos ou evitarmos, supondo erroneamente 
que sejam bons ou ruins em si mesmos. Entretanto, Epicteto reconhece 
que não é tarefa fácil ser indiferente em relação aos materiais (isto é, não 
os considerar bons ou maus em si mesmos) e, ao mesmo tempo, fazer 
uso cuidadoso deles (i.e. não fazer uso deles de modo indiferente, mas 
de modo cuidadoso). No entanto, acrescenta Epicteto, isso é certamente 

24	No original: τὰ γὰρ περὶ τῶν ὑλῶν δόγματα ὀρθὰ μὲν ὄντα ἀγαθὴν ποιεῖ τὴν 
προαίρεσιν, στρεβλὰ δὲ καὶ διεστραμμένα κακήν. Cf. Epic. Diss. 1.29.15.2, 1.29.22.3, 
3.24.38.3, 4.6.14.2, 4.6.24.2, 4.6.28.4. Diss. 2.16 se concentra sobre corrigir nossas 
opiniões (dogmata) por meio da distinção estoica entre coisas boas e más. Ver também 
Diss. 3.17.9.2, 3.26.34.2.
25	ver Epic. Diss. 1.11.38.4, 2.1.32.3, 2.21.15.3, 3.1.43.1, 3.2.13.1, 3.5.42, 3.9.6.6, 
3.9.8.1, 4.1.112.3, 4.1.137, 4.11.8.2.
26	ver Epic. Diss. 1.17.23: ὁρᾷς ὅτι ἐν τούτῳ τῷ τόπῳ τὸπροαιρετικὸν ἔχεις ἀκώλυτον 
ἀνανάγκαστον ἀπαραπόδιστον.
27	 No original: Τί οὖν; ἀμελῶς τούτοις χρηστέον; οὐδαμῶς. τοῦτο γὰρ πάλιν τῇ 
προαιρέσει κακόν ἐστι καὶ ταύτῃ [τὴν] παρὰ φύσιν.



12Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

possível ou a felicidade seria inatingível (Epic. Diss. 2.5.9-10)28. Em 
outros termos, a chave para a felicidade é fazer bom uso dos indiferentes 
(um uso cuidadoso e virtuoso) e, simultaneamente, não os desejar nem 
os repudiar por si mesmos, não se apegando a eles, nem desejando deles 
se livrar. A chave para a felicidade é, consequentemente, a ação virtuosa, 
que só pode se efetivar através dos materiais, por meio do uso virtuoso 
dos indiferentes. E isso está totalmente de acordo com a ortodoxia 
estoica, visto que, para esta, apenas as virtudes constituem bens genuínos 
e somente os vícios, males. Epicteto fornece uma bela ilustração disso 
em uma analogia sobre o uso de coisas indiferentes e os preparativos 
necessários para uma viagem marítima:

ἀλλ’ οἷόν τι ἐπὶ τοῦ πλοῦ ποιοῦμεν. τί μοι δύναται; τὸ 
ἐκλέξασθαι τὸν κυβερνήτην, τοὺς ναύτας, τὴν ἡμέραν, τὸν 
καιρόν. Εἶτα χειμὼν ἐμπέπτωκεν. τί οὖν ἔτι μοι μέλει; τὰ γὰρ 
ἐμὰ ἐκπεπλήρωται. ἄλλου ἐστὶν ἡ ὑπόθεσις, τοῦ κυβερνήτου. 
ἀλλὰ καὶ ἡ ναῦς καταδύεται. τί οὖν ἔχω ποιῆσαι; ὃ δύναμαι, 
τοῦτο μόνον ποιῶ· μὴ φοβούμενος ἀποπνίγομαι οὐδὲ 
κεκραγὼς οὐδ’ ἐγκαλῶν τῷ θεῷ, ἀλλ’ εἰδώς, ὅτι τὸ γενόμενον 
καὶ φθαρῆναι δεῖ. οὐ γάρ εἰμι αἰών, ἀλλ’ ἄνθρωπος, μέρος 
τῶν πάντων ὡς ὥρα ἡμέρας. ἐνστῆναί με δεῖ ὡς τὴν ὥραν καὶ 
παρελθεῖν <ὡς> ὥραν. τί οὖν μοι διαφέρει πῶς παρέλθω, 
πότερον πνιγεὶς ἢ πυρέξας; διὰ γὰρ τοιούτου τινὸς δεῖ 
παρελθεῖν με. (Epic. Diss, 2.5.10-14)

É como fazemos em relação à navegação. O que me 
é possível? Escolher o piloto, os marinheiros, o dia, o 
momento propício. Então, desaba uma tempestade. O que 
isso ainda me importa? Fiz minha parte. A tempestade é 
problema de outro, do piloto. E também a nau afunda. O que 
tenho a fazer, então? Faço apenas isto: o que me é possível. 
Afogo-me sem temer nem gritar nem acusar a Deus, sabendo 
que é preciso <morrer>, porque o que nasce também precisa 
morrer. Pois não sou eterno, mas humano, parte do todo 

28	No original: δύσκολον δὲ μῖξαι καὶ συναγαγεῖν ταῦτα, ἐπιμέλειαν τοῦ προσπεπονθότος 
ταῖς ὕλαις καὶ εὐστάθειαν τοῦ ἀνεπιστρεπτοῦντος, πλὴν οὐκ ἀδύνατον. εἰ δὲ μή, 
ἀδύνατον τὸ εὐδαιμονῆσαι.



13Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

como a hora é parte do dia. Pois me é preciso começar como 
a hora e terminar como a hora.

Em uma viagem, nos cabe escolher entre os materiais disponíveis, 
que são, obviamente, coisas indiferentes, embora as próprias escolhas 
quanto ao modo de usá-los não o sejam. Pelo contrário, para chegarmos 
em segurança ao nosso destino, é necessário fazermos as escolhas 
certas: escolher o melhor piloto disponível, escolher o melhor dia de 
partida e assim por diante. Essas ações são de nossa responsabilidade, 
estão sob nosso controle, dependem de nós. Além disso, se, durante a 
viagem, ocorrer uma tempestade ou outro evento imprevisto, cabe a nós 
suportá-los, tendo em mente que somos seres mortais e é necessário que 
morramos de uma maneira ou de outra.

Epicteto propõe, nessa diatribe, outra analogia, desta vez entre um 
jogador de bola e como nos é preciso agir na vida. Em um jogo de bola29, a 
bola não tem valor por si mesma. Pode ser substituída sem qualquer perda 
por outra a qualquer momento da partida. O que importa, em um jogo, é 
como se joga a bola, isto é, com habilidade ou não. E Epicteto acrescenta:

λοιπὸν ἐν τούτῳ ἡ εὐρυθμία, ἐν τούτῳ ἡ τέχνη, τὸ τάχος, ἡ 
εὐγνωμοσύνη, ἵν’ ἐγώ, μηδ’ ἂν τὸν κόλπον ἐκτείνω, δύναμαι 
λαβεῖν αὐτό, ὁ δέ, ἂν βάλω, λαμβάνει. ἂν δὲ μετὰ ταραχῆς 
καὶ φόβου δεχώμεθα ἢ βάλ<λ>ωμεν αὐτό, ποία ἔτι παιδιά, 
ποῦ δέ τις εὐσταθήσει, ποῦ δέ τις τὸ ἑξῆς ὄψεται ἐν αὐτῇ; ἀλλ’ 
ὁ μὲν ἐρεῖ ‘βάλε’, <ὁ δὲ> ‘μὴ βάλῃς’, ὁ δὲ † ‘μὴ ἀνέβαλες’. 
τοῦτο δὴ μάχη ἐστὶ καὶ οὐ παιδιά. (Epic. Diss. 2.5.16-17)

De resto, no <lançar e no pegar a bola estão> a destreza, 
a habilidade, a rapidez, o fair-play, a inteligência, de 

29	O termo grego é harpaston (harpastum em latim). Trata-se de versão romanizada do jogo 
grego phaininda. Jogava-se com uma bola pequena, do tamanho das usadas no softball. Não 
sabemos exatamente as regras, mas, segundo relatos da Antiguidade, era um jogo bastante 
vigoroso e, por vezes, violento, que envolvia lançar e agarrar uma pequena bola sob os 
olhos de torcidas atentas e entusiasmadas. De acordo com Ateneu (Banquete dos sofistas, 
1.14-15), havia dois times envolvidos no jogo, com número variável de participantes, 
que buscavam manter cada qual a bola sob seu comando, lançando-a de um para outro, 
lembrando, de certa forma, o rugby ou o futebol norte-americano.



14Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

modo que eu não posso pegar a bola nem se me esticar 
todo, enquanto o jogador <experiente> pega a bola se eu a 
lançar. Mas se pegamos ou jogamos a bola com agitação e 
medo, que tipo de jogo será este? Como permaneceremos 
equilibrados? Como veremos a sequência do jogo? Um diz: 
‘Joga!’ E outro: ‘Não jogues!’. E um terceiro <...> ‘Não 
lances!’ Isso é conflito e não jogo.

Habilidade, arte, rapidez, prudência, tudo isso está sob o 
controle do bom jogador, que é considerado “bom” precisamente em 
razão de suas escolhas e de seus movimentos concomitantes. A bola 
é o material e é indiferente, mas o uso da bola não é, pois, por meio 
do seu uso, o jogador será bom ou ruim.

Epicteto retorna a esse tema em Diss. 2.6, observando que 
“a condicional é indiferente, mas o juízo sobre a condicional não 
é indiferente, pois é ou ciência ou opinião ou engano. Do mesmo 
modo, a vida é indiferente, mas o uso da vida não é indiferente” 
(Epic. Diss. 2.6.1-2)30. Nosso filósofo explica isso dizendo que não 
nos cabe negligenciar as coisas externas nem tampouco admirá-las. 
Em outras palavras, precisamos ter em mente que elas são o material 
que pode ser bem ou mal utilizado. E, para Epicteto, esse material só 
pode ser bem utilizado se não o considerarmos bom ou ruim por si 
mesmo, mas o caminho para realizar, de uma maneira boa ou ruim, 
nosso impulso, nosso desejo, nosso juízo e nosso assentimento.

No entanto, para realizarmos bem tudo isso, são necessários 
conhecimento e prática (Epic. Diss. 2.6.3-5). Portanto, nos cabe 
reconhecer quando alguém tem um conhecimento verdadeiro que não 
possuímos sobre algo e nos contentar em manter nosso equilíbrio31. Por 
exemplo, no caso que Epicteto menciona em Diss, 2.5.10-14, em uma 
viagem marítima, após escolher o melhor piloto disponível, precisamos 
confiar nele em relação a todas as questões relativas à navegação e manter 
nossa estabilidade interior em todas as dificuldades que possam ocorrer. 

30	No original: Τὸ συνημμένον ἀδιάφορον· ἡ κρίσις ἡ περὶ αὐτοῦ οὐκ ἀδιάφορος, ἀλλ’ 
ἢ ἐπιστήμη ἢ δόξα ἢ ἀπάτη. Οὕτως τὸ ζῆν ἀδιάφορον, ἡ χρῆσις οὐκ ἀδιάφορος.
31	τὸ εὐσταθεῖν.



15Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Como não temos conhecimento sobre navegação, é realmente a melhor 
coisa a fazer. Para apoiar essa visão, Epicteto cita Crisipo:

διὰ τοῦτο καλῶς ὁ Χρύσιππος λέγει ὅτι ‘μέχρις ἂν ἄδηλά μοι ᾖ τὰ 
ἑξῆς, ἀεὶ τῶν εὐφυεστέρων ἔχομαι πρὸς τὸ τυγχάνειν τῶν κατὰ 
φύσιν· αὐτὸς γάρ μ’ ὁ θεὸς 2.6.10.1 ἐποίησεν τούτων ἐκλεκτικόν. 
εἰ δέ γε ᾔδειν ὅτι νοσεῖν μοι καθείμαρται νῦν, καὶ ὥρμων ἂν ἐπ’ 
αὐτό· καὶ γὰρ ὁ πούς, εἰ φρένας εἶχεν, ὥρμα ἂν ἐπὶ τὸ πηλοῦσθαι.’ 
(Epic. Diss, 2.6.9-10).

Por isso, belamente fala Crisipo que “na medida em que 
sejam incertas para mim as consequências, sempre me aterei, 
em relação ao que ocorrer, às coisas que são bem ordenadas 
segundo a natureza. Pois o próprio Deus me fez capaz de 
escolher essas coisas. Certamente se eu soubesse que me é 
destinado adoecer agora, também me impulsionaria para isso. 
Com efeito, se tivesse entendimento, o pé se impulsionaria 
para se enlamear.

Aqui emerge o ideal estoico de fazer convergir nosso desejo 
(orexis) e o desígnio (boulesis) cósmico, tão belamente expresso no 
capítulo 8 do Encheiridion: “Não busques que os acontecimentos 
aconteçam como queres, mas quere que aconteçam como acontecem, 
e tua vida terá um curso sereno” (Epic. Ench. 8.1.1)32. De acordo com 
essa visão, se conformarmos nossa escolha com o desígnio (boulesis) do 
Cosmos, não chamaremos nada que aconteça de “dificuldade” (peristasis), 
o que, Epicteto reconhece, é difícil para a maioria da humanidade:

ἡμῶν δ’ οὐδεὶς θέλει οὐδὲ τῆς ἀνάγκης καλούσης εὐλύτως 
ὑπακοῦσαι αὐτῇ, ἀλλὰ κλάοντες καὶ στένοντες πάσχομεν 
ἃ πάσχομεν καὶ περιστάσεις αὐτὰ καλοῦντες. 1ποίας 
περιστάσεις, ἄνθρωπε; εἰ περιστάσεις λέγεις τὰ περιεστηκότα, 
πάντα περιστάσεις εἰσίν· εἰ δ’ ὡς δύσκολα καλεῖς, ποίαν 
δυσκολίαν ἔχει τὸ γενόμενον φθαρῆναι; τὸ δὲ φθεῖρον ἢ 
μάχαιρά ἐστιν ἢ τροχὸς ἢ θάλασσα ἢ κεραμὶς ἢ τύραννος. 
τί σοι μέλει, ποίᾳ ὁδῷ καταβῇς εἰς Ἅιδου; ἴσαι πᾶσαί εἰσιν. 
(Epic. Diss. 2.6.16-19)

32	Μὴ ζήτει τὰ γινόμενα γίνεσθαι ὡς θέλεις, ἀλλὰ θέλε τὰ γινόμενα ὡς γίνεται καὶ εὐροήσεις.



16Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Nenhum de nós deseja, nem quando a necessidade urge, 
obedecer livremente ao comando <da natureza>, mas 
sofremos o que sofremos chorando e gemendo, e chamamos 
essas coisas de dificuldades. Homem, quais dificuldades? 
Se chamas de dificuldades as coisas que estão ao nosso 
redor, todas as coisas são dificuldades; mas se as chamas 
de problemas, que problema há na destruição do que foi 
gerado? O que destrói é ou adaga ou roda de tortura ou mar 
ou caco de cerâmica ou tirano. O que te importa por qual 
caminho vais ao Hades? Todos os caminhos são iguais.

Para quem segue a vontade do Cosmos, não há “dificuldade”, 
pois compreende que tudo o que acontece está de acordo os desígnios 
divinos, mas não é tarefa fácil compreender que tudo esteja conectado 
e convergindo para o bem coletivo33, ou como sintetiza Hadot “nada 
desejar além do que é” (1998, p. 143-14) – o Amor fati.

O uso das representações como o bem humano

A noção de phantasia (que traduzimos, em geral, por ‘representação’) 
é de fundamental importância para a compreensão da filosofia estoica, 
envolvendo questões lógicas, epistemológicas e éticas. Embora 
Cleantes e Crisipo considerem a representação uma modificação da 
capacidade racional (o hegemonikon34), eles diferem ao explicar essa 
modificação35. Annas (1994, p. 74-75) entende que, nas observações 
de Crisipo, supõe-se que as representações sejam articuladas de forma 
proposicional ou linguística. Assim, a concepção de representação de 

33	Sobre esse tema, ver ROMM, J. How to Die: An Ancient Guide to the End of Life (Ancient 
Wisdom for Modern Readers). New Jersey: Princeton University Press, 2018, p. ix ss.
34	Epict. Diss. 3.9.11. O hegemonikon, literalmente a ‘parte principal’ da alma, é a 
parte racional conectada às outras partes da alma, incluindo os sentidos e os órgãos 
reprodutivos. D.L. 7.159 registra que ele é a sede das ‘representações e impulsos, e que 
o discurso racional é emitido por ele’. Ver SVF II. 823-33: VON ARNIM, H. Stoicorum 
Veterum Fragmenta volume 2: Chrysippi Fragmenta Logica et Physica. Berlim: De 
Gruyter, 2005.; e discussão em Anthony Long, Stoic Studies. Berkeley: University of 
California Press, 1996, p. 233-5; 241-8.
35	Ver D.L. 7.50.4. DIOGENES LAÉRCIO. Lives of Eminent Philosophers, vol. I, II. 
Tradução de R. D. Hicks. Harvard: Loeb Classical Library, 1925.

https://www.amazon.com/How-Die-Ancient-Wisdom-Readers-ebook/dp/B076ZWVQ2Y/ref=sr_1_1?dchild=1&keywords=romm+how+to+die&qid=1597081195&s=digital-text&sr=1-1
https://www.amazon.com/How-Die-Ancient-Wisdom-Readers-ebook/dp/B076ZWVQ2Y/ref=sr_1_1?dchild=1&keywords=romm+how+to+die&qid=1597081195&s=digital-text&sr=1-1


17Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Crisipo tem duas facetas: por um lado, uma corpórea, porque é uma 
modificação da capacidade racional36; por outro, uma incorpórea, 
porque esta modificação está associada a um asserível (axioma37) que 
descreve e avalia o que afeta a capacidade racional38. Essa dualidade 
é expressa por Crisipo por meio de sua analogia entre representação 
e luz: assim como a luz mostra tanto a si mesma quanto as coisas 
iluminadas, da mesma maneira a representação também mostra a si 
mesma e a coisa que a produziu (Aëtius, 1874, 4.12.1-5).

Para os estoicos, o pensamento conceitual surge a partir da 
ocorrência de representações sensíveis39. Por essa razão, conceitos 
são, para eles, um tipo de representação criada pela internalização de 
representações repetidas e similares. O assentimento (synkatathesis) 
está necessariamente envolvido na apreensão cognitiva humana40. Nos 
animais racionais, dar assentimento a uma phantasia é um ato voluntário, 
resultante do assentimento a um asserível.

Assim, tanto humanos como animais interagem com o mundo 
e consigo mesmos através das phantasiai. Os animais, porém, reagem 
instintivamente às phantasiai através do impulso (horme). No caso 

36	Ver D.L. 7.49, Sexto, Math 8.56.
37	O equivalente estoico da proposição da lógica contemporânea. Sexto nos informa 
sobre a definição estoica de asserível: “um dito autocompleto que é por si mesmo 
declaratório” (καὶ τὸ μὲν ἀξίωμά φασιν εἶναι λεκτὸν αὐτοτελὲς ἀποφαντὸν ὅσον ἐφ’ 
ἑαυτῷ (Sexto, Pyr. 2.104). Cf. D.L. 7.65.4-5; Gell. 16.8: GELLIUS. Attic Nights. 
Harvard: Loeb Classical Library, 2002. 2v. Para os estoicos, os axiomata são as únicas 
entidades primariamente verdadeiras ou falsas, sendo verdadeiras quando são o caso e 
falsas no caso contrário. Como Sexto enfatiza, “o asserível verdadeiro é aquele que é o 
caso (to hyparchei) e é contraditório a algo, isto é, a outro asserível, e o falso asserível 
é aquele que não é o caso (ouk to hyparchei) e é contraditório a algo” (ἀληθὲς γάρ 
ἐστι κατ’ αὐτοὺς τὸ ὑπάρχον καὶ ἀντικείμενόν τινι, καὶ ψεῦδος τὸ μὴ ὑπάρχον καὶ 
ἀντικείμενόν τινι – Sexto, Math. 8:10; 85; 88). Em outras palavras, uma afirmação 
expressa por uma sentença é verdadeira quando corresponde a um estado de coisas ou 
à realidade. Caso contrário, é falsa. Ver também Sexto, Math. 8.85; 8.88; D.L. 7.65.
38	Ver Lesses, 1998, p. 6: LESSES, G. Content, Cause and Stoic Impressions. Phronesis, 
v. 43, n. 1, feb. 1998, p. 2- 24. Disponível em: https://www.academia.edu/54339624/
Content_Cause_and_Stoic_Impressions .Acesso em: 05 abr. 2024.; D.L. 7.50.4.
39	Ver D.L. 7.49; Sexto, Math. 8.56.
40	Ver D.L. 7.49, Cicero, Academica 1.40, 2.145. CICERO. On the Nature of the Gods 
/ Academics. Tradução Harris Rackham. Harvard: Loeb Classical Library, 1933.

https://www.academia.edu/54339624/Content_Cause_and_Stoic_Impressions
https://www.academia.edu/54339624/Content_Cause_and_Stoic_Impressions


18Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

do humano, o impulso é mediado pela razão através das operações 
de assentimento, que são três: o ato de assentir, o ato de negar e o 
ato de suspender o juízo. Essa zona de recuo permite ao humano 
moderar e administrar racional e moralmente seus impulsos (para o 
prazer, para o poder), lhe permitindo inspecionar e escrutinar suas 
crenças, retirando o assentimento daquelas que descobre ser falsas, 
suspendendo o juízo em relação àquelas que descobre ser duvidosas 
e constantemente testando as demais. Essa, de fato, é a tarefa na qual 
consiste, essencialmente, o próprio ofício filosófico.

Como observado por Shields (1993, p. 325), a ortodoxia 
estoica proclama três concepções fundamentais sobre representações e 
asseríveis: (1) representações podem ser ditas verdadeiras ou falsas41; 
(2) apenas asseríveis são, estritamente falando, verdadeiros ou falsos42; 
(3) nenhuma representação é um asserível, já que representações são 
modificações da alma, enquanto asseríveis são lekta (dizíveis) e, por 
essa razão, incorpóreos.43 Podemos deduzir dessas premissas que uma 
representação pode ser chamada verdadeira ou falsa na medida em 
que nela subsiste um asserível verdadeiro ou falso.

Tendo isso em mente, indagamos: o que significa exatamente 
dizer que o uso de materiais não é indiferente? De que tipo de uso 
Epicteto está falando? Para respondermos a essa pergunta, lembremos 
que, em primeiro lugar, de acordo com o estoicismo, não há interação 
direta entre a alma humana e as coisas externas. Essa relação é mediada 
pelos sentidos: os dados brutos da percepção são apreendidos pela alma, 
um processo que resulta em uma representação da coisa percebida. Em 
outras palavras, a coisa exterior é apresentada à alma através de uma 
representação. Em segundo lugar, em Epicteto, o elo mais fundamental 
da representação é com a capacidade racional (dynamis logike), que, em 
Diss. 1.1.5, é definida como aquela que faz uso das representações e a 
única que se autoavalia44. Em Diss. 1.20.16, Epicteto estabelece a natureza 

41	Ver Sexto, Math. 7.242-46.
42	Ver Sexto, Math.8.74.
43	Ver Sexto, Math. 7.74, 7.151-57.
44	ἡ χρηστικὴ δύναμις ταῖς φαντασίαις. Em Diss. 1.20.5.3, a razão (logos) é definida 
como um sistema de representações (σύστημα ἐκ ποιῶν φαντασιῶν).



19Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

(ousia) do bem humano como “um uso adequado das representações”45 

e, em Diss. 3.1.25, o ser humano é definido como um animal mortal que 
tem o poder de usar representações racionalmente46. Assim, a capacidade 
racional faz uso das representações, e o uso adequado das representações, 
a saber, o racional, é a própria natureza do bem humano47.

Além disso, a capacidade racional é a única dada pelos deuses que 
depende totalmente de nós (ephʼhemin – Diss. 1.1.748), sendo uma parte 
autêntica de Zeus49 em nós – uma capacidade que, se bem exercida, nos 
leva à imperturbabilidade (Diss. 1.1.12.550). A partir disso, deduzimos 

45	οὐσία δʼἀγαθοῦ χρῆσις οἵα δεῖ φαντασιῶν. ver also Diss. 1.30.4, 2.1.4, 2.8.5.
46	Diss. 3.1.25.2: ἄνθρωπος εἶ· τοῦτο δʼἐστὶ θνητὸν ζῷον χρηστικὸν φαντασίαις λογικῶς. 
Em Diss. 3.3.2.1, nosso estoico acrescenta que “a tarefa do ser humano sábio e bom 
é usar representações de modo conforme à natureza” (Ὕλη τοῦ καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ τὸ 
ἴδιον ἡγεμονικόν, τὸ σῶμα δʼἰατροῦκαὶ [ἀπ]ἀλείπτου, ὁ ἀγρὸς γεωργοῦ ὕλη·ἔργον δὲ 
καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ τὸ χρῆσθαι ταῖς φαντασίαις κατὰ φύσιν). ‘Conforme à natureza’ 
significa o mesmo que ‘racionalmente’. Ver também Epict. Diss. 3.16.15.3.
47	Quanto ao uso da razão no estoicismo em geral, ver Thomas Benatouïl, 2006, p. 65. 
BENATOUIL, T. Faire usage, la pratique du stoïcisme. Paris: Vrin, 2006.
48	Ὥσπερ οὖν ἦν ἄξιον, τὸ κράτιστον ἁπάντων καὶ κυριεῦον οἱ θεοὶ μόνον ἐφʼἡμῖν ἐποίησαν, 
τὴν χρῆσιν τὴν ὀρθὴν ταῖς φαντασίαις, τὰ δʼἄλλα οὐκ ἐφʼἡμῖν. ver also Epic. fragment 45.
49	Long (Stoic Studies. Berkeley: University of California Press, 1996, p. 143, nota 
2) observa que “Epicteto regularmente personifica a Natureza (physis) e atribui a ela 
muitas das mesmas atividades que ele atribui a Deus ou Zeus” (Cf. Epict. Diss. 1.6.20-
2; 1.20.5; 1.29.19; 2.11.6; 2.20.21; 4.1.51; 4.5.14; 4.11.17; fr. 14). Em Epicteto, os 
termos ‘Deus’ (ho Theos), ‘Zeus’ (ho Zeus), ‘Deuses’ (hoi Theoi) se referem sempre a 
essa personificação da Natureza, a Physis estoica. Optamos, junto com Anthony Long, 
por traduzir ho Theos com a primeira letra maiúscula, porque, como nota Long (Stoic 
Studies. Berkeley: University of California Press, 1996, p. 144), Epicteto em diversas 
oportunidades personifica a divindade de modo similar ao Novo Testamento, chamando 
Deus de ‘Pai dos humanos’(Diss. 1.3., cf. 3.24.3) e os humanos de ‘filhos de Deus’ 
(Diss. 1.3.2; 1.13.14), observando que seus alunos devem pedir a ajuda a Deus nas 
dificuldades (Diss. 2.18.19) e que Deus é seu amigo e benevolente criador, e ainda que 
se deve agradecer a Deus, seguir Sua vontade e agradá-Lo (Diss. 1.9.4; 4.1.98; 4.4.21; 
4.12.11). Entretanto, nunca devemos perder de vista que, em última análise, Epicteto, 
ao falar do divino, tem em mente a Physis estoica.
50	Ἐπεὶ δὲ τοῦτο οὐκ ἠδυνάμην, ἐδώκαμέν σοι μέρος τι ἡμέτερον, τὴν δύναμιν ταύτην τὴν 
ὁρμητικήν τε καὶ ἀφορμητικὴν καὶ ὀρεκτικήν τε καὶ ἐκκλιτικὴν καὶ ἁπλῶς τὴν χρηστικὴν 
ταῖς φαντασίαις, ἧς ἐπιμελούμενος καὶ ἐν ᾗ τὰ σαυτοῦ τιθέμενος οὐδέποτε κωλυθήσῃ, 
οὐδέποτʼ ἐμποδισθήσῃ, οὐ στενάξεις, οὐ μέμψῃ, οὐ κολακεύσεις οὐδένα. Epicteto refere-
se à mesma capacidade em Diss. 1.3.4.5, 1.6.13.4, 1.6.18.5, 1.12.35.1, 1.20.5.2, 1.28.12.1, 



20Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

que o uso adequado das representações, a principal função da capacidade 
racional, também depende totalmente de nós. Assim, o uso dos materiais 
se identifica com o uso das representações: são elas os materiais dos quais 
a escolha e a capacidade racional fazem uso.

Todas essas visões provam a centralidade da capacidade 
racional para os seres humanos, e também a centralidade do conceito 
de representação em Epicteto, pois a capacidade racional é, estritamente 
falando e antes de tudo, uma capacidade de usar racionalmente as 
representações. Uma vez que esse uso constitui o bem humano, o ser 
humano que atinge seu próprio bem é aquele que faz uso adequado das 
representações, enquanto o ser humano que não o atinge faz o contrário.

Mas em que consiste o uso das representações? Por que isso 
é essencial para os seres humanos? Em Diss. 2.18, Epicteto nos dá 
pistas para entender isso. No início desta diatribe, intitulada “como 
devemos lutar contra as representações”, ele afirma que “todo hábito 
(hexis) e capacidade (dynamis) são mantidos e aumentados pelas 
ações correspondentes” (Diss. 2.18.1). Depois de dar os exemplos 
da caminhada e da corrida, nosso filósofo diz:

ἂν θέλῃς ἀναγνωστικὸς εἶναι, ἀναγίγνωσκε· ἂν γραφικός, 
γράφε. ὅταν δὲ τριάκοντα ἐφεξῆς ἡμέρας μὴ ἀναγνῷς, ἀλλ’ 
ἄλλο τι πράξῃς, γνώσῃ τὸ γινόμενον. οὕτως κἂν ἀναπέσῃς 
δέκα ἡμέρας, ἀναστὰς ἐπιχείρησον μακροτέραν ὁδὸν 
περιπατῆσαι καὶ ὄψει, πῶς σου τὰ σκέλη παραλύεται. 
Καθόλου οὖν εἴ τι ποιεῖν ἐθέλῃς, ἑκτικὸν ποίει αὐτό· εἴ τι μὴ 
ποιεῖν ἐθέλῃς, μὴ ποίει αὐτό, ἀλλ’ ἔθισον ἄλλο τι πράττειν 
μᾶλλον ἀντ’ αὐτοῦ. (Epic. Diss, 2.18.2-4)

Se és um bom leitor, lê; se um escritor, escreve. Porém, 
quando não tiveres lido por trinta dias seguidos, mas tiveres 
feito outra coisa, conhecerás as consequências. Da mesma 
forma, se tiveres ficado deitado por dez dias, ao levantar-te e 
tentar fazer uma longa caminhada, verás como as tuas pernas 

2.8.4.2, 2.8.6.2, 2.8.7.4, 2.8.8.3, 2.8.21.1, 2.14.15.4, 2.19.32.4, 2.22.5.3, 2.22.29.3, 2.23.8.1, 
2.23.40.3, 2.23.42.2, 3.1.26.1, 3.21.23.7, 3.22.21.1, 3.22.103, 3.24.69.2, 4.1.75.1, 4.4.28.3, 
4.5.23.3, 4.6.26.1, 4.6.34.3, 4.7.32.7, 4.10.13.4, 4.10.26.4.



21Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

estão enfraquecidas. Geralmente, portanto, se quiseres fazer 
algo, cria o hábito; se não quiseres fazer algo, não o faz e 
habitua-te a fazer alguma outra coisa ao invés disso.

Em seguida, Epicteto afirma que o mesmo se aplica às atividades 
da alma: toda vez que alguém fica com raiva, aumenta seu hábito de 
ficar com raiva; toda vez que faz sexo, aumenta sua incontinência (Diss. 
2.18.5-6). Da mesma forma, continua Epicteto, as doenças da alma51 
crescem. E essas doenças podem ser evitadas “se aplicarmos a razão 
para levar à percepção do mal”:

ὅταν γὰρ ἅπαξ ἐπιθυμήσῃς ἀργυρίου, ἂν μὲν προσαχθῇ λόγος εἰς 
αἴσθησιν ἄξ[ι]ων τοῦ κακοῦ, πέπαυταί τε ἡ ἐπιθυμία καὶ τὸ ἡγεμονικὸν 
ἡμῶν εἰς τὸ ἐξαρχῆς ἀποκατέστη· ἐὰν δὲ μηδὲν προσαγάγῃς εἰς 
θεραπείαν, οὐκέτι εἰς ταὐτὰ ἐπάνεισιν, ἀλλὰ πάλιν ἐρεθισθὲν ὑπὸ 
τῆς καταλλήλου φαντασίας θᾶττον <ἢ> πρότερον ἐξήφθη πρὸς τὴν 
ἐπιθυμίαν. καὶ τούτου συνεχῶς γινομένου τυλοῦται λοιπὸν καὶ τὸ 
ἀρρώστημα βεβαιοῖ τὴν φιλαργυρίαν. (Epic. Diss, 2.18.8-10)

Pois quando já desejaste dinheiro, se a razão for aplicada 
para levar à percepção do mal, o desejo será interrompido, 
e a faculdade diretriz de nossa alma será restaurada à sua 
autoridade original. Porém, se não aplicares meios de 
cura, a alma não retornará mais ao mesmo estado, mas, 
novamente empolgada com a representação correspondente, 
ela se inflamará para desejar mais rápido do que antes. E 
quando isso ocorre continuamente, se tornará endurecida e 
insensível, e a doença da alma confirma o amor ao dinheiro.

Nessa passagem, Epicteto está afirmando os seguintes pontos: 
(1) o uso das representações (ou como ele coloca aqui, no título da 
diatribe, “a luta contra as representações”52) envolve a criação e a 
manutenção de certos hábitos intelectuais53; (2) bons hábitos, que 

51	ἀρρώστημα.
52	O título do discurso em grego é: “Πῶς ἀγωνιστέον πρὸς τὰς φαντασίας;”.
53	Ver BRAICOVICH, R. ‘Ejercicios espirituales e intelectualismo en Epicteto’. 
Classica, 24, n. 1-2, 2011, p. 35-56. Disponível em: https://classica.emnuvens.com.
br/classica/article/view/167/0 .Acesso em: 05 abr. 2024.

https://classica.emnuvens.com.br/classica/article/view/167/0
https://classica.emnuvens.com.br/classica/article/view/167/0


22Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

consistem em aplicar a razão para chegar à percepção de um mal, 
mantêm a capacidade diretriz em seu estado original; (3) se esse 
tratamento não é aplicado, a alma não volta à sua melhor condição 
espontaneamente, mas se apega ao seu hábito patológico.

Para Epicteto, a busca da filosofia inclui uma prática 
transformadora do indivíduo. Em suas Diatribes, depois de criticar 
aqueles que afirmam a inutilidade da filosofia, Epicteto declara que 
os princípios da filosofia (theoremata) são úteis (chreston54), porque 
purificam (ekkatharizo) a capacidade de escolha (prohairesis55) e 
equipam (kataskeuzo) a capacidade que lida com as representações. 
Por esses meios, ele argumenta, é possível manter o hegemonikon de 
acordo com a natureza, assim como o impulso e o desejo56. Além disso, 
o uso de princípios filosóficos leva também à eliminação do medo, 
do sofrimento, da paixão e dos impedimentos, ajudando o filósofo a 
obter a liberdade57, a serenidade, a constância e a paz de espírito58.

Os três tópicos da filosofia de Epicteto

Como vimos, para Epicteto, o uso correto dos princípios filosóficos torna 
possível ao filósofo manter sua razão em estado natural (ou, como se 
diz, segundo a natureza), como Epicteto explicita em Diss. 4.8.11. De 
fato, nosso estoico chega ao ponto de afirmar que o uso dos princípios 
filosóficos é “o primeiro e mais necessário tópico da filosofia”.

ὁ πρῶτος καὶ ἀναγκαιότατος τόπος ἐστὶν ἐν φιλοσοφίᾳ ὁ 
τῆς χρήσεως τῶν θεωρημάτων, οἷον τὸ μὴ ψεύδεσθαι· ὁ 
δεύτερος ὁ τῶν ἀποδείξεων, οἷον πόθεν ὅτι οὐ δεῖ ψεύδεσθαι· 
τρίτος ὁ αὐτῶν τούτων βεβαιωτικὸς καὶ διαρθρωτικός, 
οἷον πόθεν ὅτι τοῦτο ἀπόδειξις; τί γάρ ἐστιν ἀπόδειξις, τί 
ἀκολουθία, τί μάχη, τί ἀληθές, τί ψεῦδος; οὐκοῦν ὁ μὲν 

54	Ver Epict. Diss. 2.21.20.
55	Gourinat (2005, p. 114-124) distingue três sentidos diferentes da prohairesis em Epicteto: 
(i) decisão particular (Epict. Diss. 1.17.25-27); (ii) escolha de vida (Diss. 1.2; Diss. 3.23.5); 
e (iii) capacidade de escolha. Aqui, nos concentraremos no último sentido.
56	Ver Epict. Diss. 3.21.23.
57	Ver Epict. Diss. 4.6.16.
58	Ver Epict. Diss. 3.26.13



23Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

τρίτος τόπος ἀναγκαῖος διὰ τὸν δεύτερον, ὁ δὲ δεύτερος διὰ 
τὸν πρῶτον· ὁ δὲ ἀναγκαιότατος καὶ ὅπου ἀναπαύεσθαι δεῖ, 
ὁ πρῶτος. ἡμεῖς δὲ ἔμπαλιν ποιοῦμεν· ἐν γὰρ τῷ τρίτῳ τόπῳ 
διατρίβομεν καὶ περὶ ἐκεῖνόν ἐστιν ἡμῖν ἡ πᾶσα σπουδή· τοῦ 
δὲ πρώτου παντελῶς ἀμελοῦμεν. τοιγαροῦν ψευδόμεθα μέν, 
πῶς δὲ ἀποδείκνυται ὅτι οὐ δεῖ ψεύδεσθαι, πρόχειρον ἔχομεν. 
(Epicteto. Ench, 52.1-2)

O primeiro e mais necessário tópico da filosofia é o da 
aplicação dos princípios, por exemplo: “Não sustentar 
falsidades”. O segundo é o das demonstrações, por exemplo: 
“Por que é preciso não sustentar falsidades?” O terceiro 
é o que é próprio para confirmar e articular os anteriores, 
por exemplo: “Por que isso é uma demonstração? O que é 
uma demonstração? O que é uma consequência? O que é 
uma contradição? O que é o verdadeiro? O que é o falso?” 
Portanto, o terceiro tópico é necessário em razão do segundo, 
e o segundo, em razão do primeiro – mas o primeiro é o mais 
necessário e onde é preciso se demorar. Porém, fazemos o 
contrário: pois no terceiro despendemos nosso tempo, e 
todo o nosso esforço é em relação a ele, mas do primeiro 
descuidamos por completo. Eis aí por que, por um lado, 
sustentamos falsidades e, por outro, temos à mão como se 
demonstra que não é apropriado sustentar falsidades.

Nessa passagem, Epicteto afirma que o uso de princípios 
filosóficos é a atividade fundamental da filosofia, mas ele observa que 
estudantes e professores falham em não seguir adequadamente o seu uso. 
Epicteto dá como exemplo o imperativo “não digas falsidades”, que é o 
uso de certo princípio filosófico.

Hadot observa que os três tópicos mencionados nesse capítulo não 
são os mesmos que encontramos nas Diatribes, pois aqui eles estabelecem a 
relação entre teoria e prática filosófica59. Aqui, no Manual, o primeiro tópico 

59	A disciplina do desejo, que se ocupa com o juízo, o desejo e a repulsa; a disciplina 
da ação, que se ocupa com o impulso, e a disciplina de assentimento, que se ocupa 
com a persuasividade das representações (Ver Epict. Diss 3.2.1; Bonhöffer, 2000, p. 
32: BONHÖEFFER, A. F. The Ethics of the Stoic Epictetus: An English Translation. 
Tradução William O. Stephens. Nova Iorque: Peter Lang Publishing, 2000.; Dobbin, 



24Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

diz respeito ao uso prático de princípios filosóficos; o segundo, à teoria; 
e o terceiro, à metateoria (isto é, os princípios lógicos e epistemológicos 
subjacentes à teoria). Presumivelmente, confrontando a acusação usual 
da inutilidade da filosofia, Epicteto explica que ela se torna inútil apenas 
quando é mal utilizada60 por pessoas fascinadas pelos princípios filosóficos61, 
ignorando seu uso, ou por aqueles que querem tagarelar sobre eles por 
exibição62. De fato, Epicteto deixa claro que, quando critica alguém que 
estuda tópicos filosóficos, ele o faz apenas se essa pessoa não pretende 
colocar em prática tais princípios63. Não é censurável, portanto, o estudo dos 
princípios propriamente ditos, mas sim o uso indevido deles, uma vez que 
o seu bom uso supõe o seu estudo, a sua aceitação e a sua implementação 
na vida diária através de ações correspondentes.

Mas, nesse contexto, voltando a Epic. Diss, 2.18.8-1, o que 
Epicteto quer dizer com “aplicar a razão para chegar à percepção do 
mal?” Vimos que nosso filósofo diz haver quatro atividades da alma 
completamente desimpedidas e totalmente sujeitas à escolha, que 
são o juízo, o desejo, o impulso e o assentimento. Ora, sabemos que 
o conteúdo perceptivo de uma representação, uma vez recebido, não 
pode ser alterado. Mas o juízo que produzimos acerca desse conteúdo 
perceptivo está sob nosso controle, o que significa dizer que podemos 
mudar as nossas opiniões e  nossos desejos sobre as coisas externas, 
refletir sobre elas, controlar os nossos impulsos em relação a elas, bem 
como os nossos assentimentos, reafirmando-os ou suspendendo-os, ou 
retirando-os. Portanto, o uso das representações não pode ser outra coisa 
senão o escrutínio de nossas opiniões, nossos desejos, nossos impulsos 
e nossos assentimentos. Epicteto deixa claro em Diss. 1.27, diatribe 

1998, p. xvii; Hadot, 1998, p. 83-100: HADOT, P. The Inner Citadel: The Meditations 
of Marcus Aurelius. Tradução de Michael Chase. Cambridge: Harvard University Press, 
1998. Mais à frente detalharemos estas três disciplinas.
60	Ver Epict. Diss, 2.21.20. Cf. Diss. 3.24.81.
61	Ver Epict. Diss, 2.23.40; 3.21.23. Cf. Diss. 4.6.16.
62	Ver Epict. Diss, 2.21.17; 3.5.15. Marco Aurélio ecoa esta visão em Meditações 
1.7, passagem na qual ele agradece a Rústico por persuadi-lo a não escrever sobre os 
princípios filosóficos.
63	Ver Epict. Diss, 2.23.46.



25Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

intitulada “De quantos tipos são as representações, e quais auxílios 
devemos ter à mão em relação a elas”:

Τετραχῶς αἱ φαντασίαι γίνονται ἡμῖν· ἢ γὰρ ἔστι τινὰ <καὶ> 
οὕτως φαίνεται ἢ οὐκ ὄντα οὐδὲ φαίνεται ὅτι ἔστιν ἢ ἔστι καὶ 
οὐ φαίνεται ἢ οὐκ ἔστι καὶ φαίνεται. λοιπὸν ἐν πᾶσι τούτοις 
εὐστοχεῖν ἔργον ἐστὶ τοῦ πεπαιδευμένου. ὅ τι δ’ ἂν ᾖ τὸ θλῖβον, 
ἐκείνῳ δεῖ προσάγειν τὴν βοήθειαν. (Epic. Diss. 1.27.1)

As representações nos advêm de quatro modos: ou é algo e 
assim se afigura, ou não é nem se afigura como o que é, ou 
é e não se afigura, ou não é e se afigura. De resto, é ação do 
ser humano instruído acertar o alvo em todas essas coisas. 
Qualquer aflição que ocorra, deve aplicar sobre ela o remédio.

Epicteto está fazendo uma distinção quádrupla entre as 
representações: 1) É e parece ser; 2) Não é e não parece ser; 3) É, 
mas não parece ser, 4) Não é, mas parece ser. Os dois primeiros 
tipos são compreensivos (kataleptikai), os dois últimos tipos não são 
compreensivos (akataleptoi), mas parecem compreensivos. Estes últimos 
são, por assim dizer, os perigosos, pois podem enganar a razão. É por isso 
que Epicteto acrescenta imediatamente que “atingir a marca” é o sinal 
de uma pessoa educada, isto é, alguém instruído em filosofia. “Atingir a 
marca” é, como observa George Long (1890), formar um juízo correto 
sobre o que parece ser ou não ser. A essas representações perturbadoras, 
diz Epicteto, devemos aplicar um auxílio médico (boetheia).

Em seguida, Epicteto enumera três tipos de situações às quais 
devemos aplicar uma cura. Primeiro, os sofismas de Pirro e dos Acadêmicos 
que nos inquietam. Segundo, “a persuasão das representações, pelas quais 
algumas coisas parecem boas, quando não são.” Terceiro, os hábitos que nos 
inquietam. Essas três situações correspondem a certos aspectos dos célebres 
três tópicos da filosofia de Epicteto tais como são apresentados na Diatribes:

Τρεῖς εἰσι τόποι, περὶ οὓς ἀσκηθῆναι δεῖ τὸν ἐσόμενον καλὸν 
καὶ ἀγαθόν· ὁ περὶ τὰς ὀρέξεις καὶ τὰς ἐκκλίσεις, ἵνα μήτ’ 
ὀρεγόμενος ἀποτυγχάνῃ μήτ’ ἐκκλίνων περιπίπτῃ· ὁ περὶ 
τὰς ὁρμὰς καὶ ἀφορμὰς καὶ ἁπλῶς ὁ περὶ τὸ καθῆκον, ἵνα 
τάξει, ἵνα εὐλογίστως, ἵνα μὴ ἀμελῶς· τρίτος ἐστὶν ὁ περὶ 



26Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

τὴν ἀνεξαπατησίαν καὶ ἀνεικαιότητα καὶ ὅλως ὁ περὶ τὰς 
συγκαταθέσεις. τούτων κυριώτατος καὶ μάλιστα ἐπείγων 
ἐστὶν ὁ περὶ τὰ πάθη· πάθος γὰρ ἄλλως οὐ γίνεται εἰ μὴ 
ὀρέξεως ἀποτυγχανούσης ἢ ἐκκλίσεως περιπιπτούσης. οὗτός 
ἐστιν ὁ ταραχάς, θορύβους, ἀτυχίας, ὁ δυστυχίας ἐπιφέρων, 
ὁ πένθη, οἰμωγάς, φθόνους, ὁ φθονερούς, ὁ ζηλοτύπους 
ποιῶν, δι’ ὧν οὐδ’ ἀκοῦσαι λόγου δυνάμεθα. δεύτερός ἐστιν 
ὁ περὶ τὸ καθῆκον· οὐ δεῖ γάρ με εἶναι ἀπαθῆ ὡς ἀνδριάντα, 
ἀλλὰ τὰς σχέσεις τηροῦντα τὰς φυσικὰς καὶ ἐπιθέτους ὡς 
εὐσεβῆ, ὡς υἱόν, ὡς ἀδελφόν, ὡς πατέρα, ὡς πολίτην. τρίτος 
ἐστὶν ὁ ἤδη τοῖς προκόπτουσιν ἐπιβάλλων, ὁ περὶ τὴν αὐτῶν 
τούτων ἀσφάλειαν, ἵνα μηδ’ ἐν ὕπνοις λάθῃ τις ἀνεξέταστος 
παρελθοῦσα φαντασία μηδ’ ἐν οἰνώσει μηδὲ μελαγχολῶντος. 
(Epic. Diss, 3.2.1)

Há três tópicos, nos quais um ser humano que seja sábio 
e bom precisa se exercitar. O primeiro diz respeito aos 
desejos e às aversões, que não se deixe de conseguir o que 
se deseja e que não se esbarre naquilo que não se deseja. 
O segundo diz respeito aos impulsos e repulsas e, em 
geral, ao fazer o que é preciso para agir ordenadamente 
e de acordo com a razão e não descuidadamente. O 
terceiro diz respeito a se ver livre de engano e ter cautela 
ou discrição quanto ao que é persuasivo e, em geral, diz 
respeito aos assentimentos. Desses tópicos, o principal 
e o mais urgente é o que se relaciona com as paixões 
(pathe), pois uma paixão não é produzida de outra 
maneira senão por falhar em obter aquilo que se deseja 
ou por se deparar com aquilo que se deseja evitar. 
É isso que causa perturbações, distúrbios, má sorte, 
infortúnios, tristezas, lamentações e inveja; é isso que 
torna os humanos invejosos e ciumentos; e, por causa 
disso, somos incapazes de ouvir os preceitos da razão. 
O segundo tópico diz respeito às ações adequadas, pois 
não me cabe me libertar das paixões para me tornar uma 
estátua, mas sim manter as relações (scheseis) naturais 
e adquiridas, como humano piedoso, como filho, como 
pai, como cidadão. O terceiro tópico é o que diz respeito 
imediatamente àqueles que progrediram, o que diz 



27Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

respeito à segurança dos outros dois, para que nem em 
sonhos, nem na embriaguez, nem na melancolia alguma 
representação não examinada possa nos surpreender.

Epicteto nos fala sobre três tópicos (topoi). O primeiro diz 
respeito ao desejo (orexis); o segundo, ao impulso (horme); o terceiro, 
ao assentimento (synkatathesis).

O mais urgente deles, na ordem do aprendizado, é o tópico do 
desejo (ou do juízo, ou da paixão), pelo qual aprendemos a não falhar 
em nossos desejos e a nos libertar das paixões. Este tópico consiste 
primariamente na aplicação da distinção eph´hemin, pois, através 
dela, qualificamos as coisas como boas, más e indiferentes, projetando 
concomitantemente nosso desejo às coisas que consideramos boas e 
nossa repulsa às coisas que consideramos más, bem como tomando uma 
atitude neutra diante das indiferentes, que não são boas nem más. Esse 
exercício elimina as paixões na medida em que são, pelo viés epistêmico, 
proposições conjuntivas que têm, entre as proposições que os compõem, 
juízos de valor64. Assim, por exemplo, se considero algo externo um bem 
ou mal, esse juízo equivocado vai me fazer projetar desejo ou repulsa 
sobre este objeto e, consequentemente, o apetite (por desejar obtê-lo) ou o 
medo (por temer perdê-lo). Estas são as duas paixões básicas decorrentes 
de um falso juízo sobre um objeto, e juízos equivocados como este são 
eliminados com a aplicação sistemática da distinção eph´hemin, processo 
pelo qual se elimina paulatinamente as paixões.

O segundo tópico é aquele do impulso (horme), ou da ação 
conveniente (kathekon)65, ou das relações (skheseis). Através dele, 
moderamos os impulsos que nos ocorrem naturalmente (relativos aos 

64	Quanto a isso, ver Cícero, Questões Tusculanas 4.14: CÍCERO. Discussões 
tusculanas. Trad. Bruno Fregni Basseto. São Paulo: Scielo/UFU, 2014.; Sêneca. Da 
ira, 2.4.1: SÊNECA. Sobre a ira / Sobre a tranquilidade da alma. Trad. Rafael Marcos 
Formolo. São Paulo: Auster, 2024.; Estobeu, Éclogas 2.90.11: ESTOBEU. Florilegium, 
v. I e II. Ed. Augustus Meineke. Lipsiae: Taubner, 1855.
65	Καθῆκον: ação adequada. É o termo técnico estoico para ações em conformidade 
com a natureza (razão), ações que são adequadas para cada caso. São ações adequadas 
porque não prejudicam a razão do agente, permitindo que ele permaneça tranquilo em 
todas as circunstâncias, e porque concorrem para o bem geral. Sobre esse conceito, 
ver Tad Brennan (2014, p. 41-70) e suas referências. BRENNAN, T. The kathekon. 



28Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

desejos e ao poder), estabelecendo bons hábitos (ethos), disposições 
(hexis) e eliminando os contrários. Como vimos, no humano, o impulso 
está submetido ao assentimento, e o filósofo precisa se habituar a 
conformar seus impulsos (egoístas) ao bem comum, suavizando-
os. Exemplo disso é o que Epicteto menciona no Manual acerca do 
comportamento adequado em um banquete:

Ὡς τὸ ‘ἡμέρα ἐστί’ καὶ ‘νύξ ἐστι’ πρὸς μὲν τὸ διεζευγμένον 
μεγάλην ἔχει ἀξίαν, πρὸς δὲ τὸ συμπεπλεγμένον ἀπαξίαν, 
οὕτω καὶ τὸ τὴν μείζω μερίδα ἐκλέξασθαι πρὸς μὲν τὸ 
σῶμα ἐχέτω ἀξίαν, πρὸς δὲ <τὸ> τὸ κοινωνικὸν ἐν ἑστιάσει, 
οἷον δεῖ, φυλάξαι, ἀπαξίαν ἔχει. ὅταν οὖν συνεσθίῃς 
ἑτέρῳ, μέμνησο, μὴ μόνον τὴν πρὸς τὸ σῶμα ἀξίαν τῶν 
παρακειμένων ὁρᾶν, ἀλλὰ καὶ τὴν πρὸς τὸν ἑστιάτορα αἰδῶ 
φυλάξαι (Epic, Ench. 36).

Assim como “É dia” e “É noite” possuem pleno valor numa 
proposição disjuntiva, mas não numa conjuntiva, assim 
também tomar a maior parte da comida tem valor para o 
corpo, mas não tem valor para o sentido comunitário que 
é preciso observar num banquete. Quando, então, comeres 
com alguém, lembra de não veres somente o valor para o 
corpo dos pratos postos à tua frente, mas que também é 
preciso observar o respeito para com o anfitrião.

Nossas relações são reguladas também nesses tópicos através de 
uma reflexão sobre cada papel que devemos cumprir em nossas vidas: o 
de humano, o filho ou filha, o de pai ou mãe, o de cidadão, o profissional, 
o papel que nos foi dado pela fortuna. Segundo Epicteto, exercermos 
bem nossos papéis se atentarmos para o que nos é preciso fazer, e não à 
maneira como agem em relação a nós:

Τὰ καθήκοντα ὡς ἐπίπαν ταῖς σχέσεσι παραμετρεῖται. πατήρ 
ἐστιν· ὑπαγορεύεται ἐπιμελεῖσθαι, παραχωρεῖν ἁπάντων, 
ἀνέχεσθαι λοιδοροῦντος, παίοντος. ‘ἀλλὰ πατὴρ κακός ἐστι’. 
μή τι οὖν πρὸς ἀγαθὸν πατέρα φύσει ᾠκειώθης; ἀλλὰ πρὸς 

Philosophie antique, v. 14, 2014, p. 41-70. Disponível em: https://journals.openedition.
org/philosant/748. Acesso em: 05 abr. 2024.

https://journals.openedition.org/philosant/748
https://journals.openedition.org/philosant/748


29Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

πατέρα. ‘ὁ ἀδελφὸς ἀδικεῖ.’ τήρει τοιγαροῦν τὴν τάξιν τὴν 
σεαυτοῦ πρὸς αὐτὸν μηδὲ σκόπει, τί ἐκεῖνος ποιεῖ, ἀλλὰ τί 
σοὶ ποιήσαντι κατὰ φύσιν ἡ σὴ ἕξει προαίρεσις· σὲ γὰρ ἄλλος 
οὐ βλάψει, ἂν μὴ σὺ θέλῃς· τότε δὲ ἔσῃ βεβλαμμένος, ὅταν 
ὑπολάβῃς βλάπτεσθαι. οὕτως οὖν ἀπὸ τοῦ γείτονος, ἀπὸ τοῦ 
πολίτου, ἀπὸ τοῦ στρατηγοῦ τὸ καθῆκον εὑρήσεις, ἐὰν τὰς 
σχέσεις ἐθίζῃ θεωρεῖν (Epic. Ench, 30).

As ações apropriadas são em geral medidas pelas relações. 
É teu pai? Está prescrito obedecê-lo em todas as coisas, 
suportá-lo quando ele te insulta, quando ele te bate. “Mas é 
um mau pai”. Não és posto pela Natureza em relação a um 
bom pai, mas em relação a um pai. “Meu irmão é injusto 
comigo”. Observa, portanto, teu próprio papel em relação a 
ele: não consideres o que ele faz, mas o que te é dado fazer, 
para que a tua vontade esteja de acordo com a natureza. Pois, 
se não quiseres, outro não te causará dano. Mas sofrerás 
dano quando pensares ter sofrido dano. Então, desse modo 
descobrirás as ações apropriadas para com o vizinho, para 
com o cidadão, para com o general: se te habituares a 
considerar as relações.

Nesse contexto, Epicteto utiliza a metáfora do dramaturgo (Deus), 
que atribui papéis a cada um de nós, humanos, cabendo a cada um de 
nós bem interpretá-los:

Μέμνησο, ὅτι ὑποκριτὴς εἶ δράματος, οἵου ἂν θέλῃ ὁ 
διδάσκαλος· ἂν βραχύ, βραχέος· ἂν μακρόν, μακροῦ· ἂν 
πτωχὸν ὑποκρίνασθαί σε θέλῃ, ἵνα καὶ τοῦτον εὐφυῶς 
ὑποκρίνῃ ἂν χωλόν, ἂν ἄρχοντα, ἂν ἰδιώτην. σὸν γὰρ τοῦτ’ 
ἔστι, τὸ δοθὲν ὑποκρίνασθαι πρόσωπον καλῶς· ἐκλέξασθαι 
δ’ αὐτὸ ἄλλου (Epic. Ench, 17).

Lembra que és um ator na peça teatral que o Dramaturgo 
quiser: se Ele a quiser breve, breve será; se longa, longa 
será; se Ele desejar que interpretes o papel de mendigo, é 
para que interpretes esse papel com habilidade. E, da mesma 
forma, se coxo, se magistrado, se homem comum. Pois isso 



30Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

é teu: interpretar belamente o papel que te é dado. Mas cabe 
a outro escolhê-lo.

Essa metáfora do dramaturgo, segundo Festugiere (1978, p. 8), é 
de inspiração cínica, visto que implica uma adaptação às circunstâncias, 
e já aparece no predicador moral Teles, do século 3 AEC. Como lemos 
em Teles, que atribui tal metáfora ao cínico Bion de Borístenes66, um 
aluno de Crates, o cínico67:

Ἡ τύχη ὥσπερ ποιήτριά τις οὖσα παντοδαπὰ ποιεῖ πρόσωπα, 
ναυαγοῦ, πτωχοῦ, φυγάδος, ἐνδόξου, ἀδόξου. δεῖ οὖν τὸν ἀγαθὸν 
ἄνδρα πᾶν ὅ τι ἂν αὕτη περιθῇ καλῶς ἀγωνίζεσθαι (Teles, 51.1-2).

A fortuna, como um dramaturgo, compõe todo tipo de 
personagens, o náufrago, o mendigo, o exilado, o humano 
honrado, o desonrado; é necessário, portanto, que o virtuoso 
cumpra bem seu papel, qualquer que seja o papel que lhe 
tenha sido atribuído.

O terceiro tópico, que é o último na ordem do aprendizado e 
diz respeito aos que estão progredindo, assegura os outros dois, pelo 
exame de todas as representações, para que possamos evitar enganos e 
imprudências de juízo e enfrentar a persuasividade das representações. 
É o tópico do assentimento ou do persuasivo, que nos ensina a estar livre 
do engano (anexapatesia)68, bem como ter cautela ou discrição quanto 
ao que parece provável (eikós) em um dado momento (aneikaiotes)69. 

66	Bion de Borístenes (c. 325 – c. 250 a.C.), foi um filósofo cínico grego. Depois de ser 
vendido com escravo e em seguida liberado, se mudou para Atenas, onde estudou em 
quase todas as escolas de filosofia. Foram seus diatribes em estilo cínico que o fazem 
lembrado. Bion satirizou a loucura das pessoas, atacou a religião e elogiou a filosofia.
67	Ver DINUCCI, A.; CORDEIRO, V. A morte nos lábios: Musônio Rufo desafiando 
a morte contra Nero em Gyaros. Filosofia, Vida e Morte. Marcos Balieiro et al. 
(Org.). 1. ed. Aracaju: UFS, 2021, p. 71-79. Disponível em: https://www.academia.
edu/77606001/A_morte_nos_l%C3%A1bios_Mus%C3%B4nio_Rufo_desafiando_a_
morte_contra_Nero_em_Gyaros. Acesso em: 05 abr. 2024.
68	ἀνεξαπατησία.
69	ἀνεικαιότης.

https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Boristene&action=edit&redlink=1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cinismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A9cia_Antiga
https://pt.wikipedia.org/wiki/Atenas
https://www.academia.edu/77606001/A_morte_nos_l%C3%A1bios_Mus%C3%B4nio_Rufo_desafiando_a_morte_contra_Nero_em_Gyaros
https://www.academia.edu/77606001/A_morte_nos_l%C3%A1bios_Mus%C3%B4nio_Rufo_desafiando_a_morte_contra_Nero_em_Gyaros
https://www.academia.edu/77606001/A_morte_nos_l%C3%A1bios_Mus%C3%B4nio_Rufo_desafiando_a_morte_contra_Nero_em_Gyaros


31Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Diógenes Laércio (D.L. 7.4670) nos diz que, para os estoicos, a própria 
lógica é uma virtude que inclui quatro espécies: aproptosia (a ausência de 
precipitação de juízo), aneikaiotes; anelenxía (irrefutabilidade em relação 
à força na argumentação); amataiotes (fervor ou ausência de frivolidade 
em relação ao hábito de submeter representações à razão). Em Epic. Diss. 
1.27.1, Epicteto se refere a aneikaiotes, mas não menciona as outras três 
virtudes, sendo essa a única referência a ela no corpus de Epicteto. No 
entanto, em outras partes, como em Diss. 2.8.29, ele também emprega a 
palavra aproptosia em conexão com o assentimento: “Mostrarei a força 
de um filósofo [...] Um desejo que nunca deixa de conseguir o que quer, 
uma aversão que sempre evita o que não deseja, um impulso adequado, 
um propósito cuidadoso e um assentimento sem precipitação no juízo 
(aproptosia)”71. Epicteto não faz uso da palavra amataiotes. No entanto, 
embora não use o termo, claramente, como vimos acima, essa é uma de 
suas principais preocupações: o uso correto das representações.

Os três tópicos e a relação que mantêm entre si

O exercício prático dos três tópicos é, como Epicteto afirma repetidamente, 
o objetivo real de aprendê-los72, sendo completamente desimpedido73. 
Hadot (1997, p. 107) submete cada tópico a uma parte da filosofia 
estoica: o tópico do desejo à física, o tópico do impulso à ética e o tópico 
do assentimento à lógica. Barnes critica essa divisão, salientando que 
Bonhöffer já demonstrara não ser esse o caso, e argumenta que a distinção 
tríplice não é um sistema ou teoria. Embora possa ser uma invenção 
original de Epicteto, observa Barnes (1997, p. 33-4), ela não passaria de 
um meio de exposição conveniente.

70	Αὐτὴν δὲ τὴν διαλεκτικὴν ἀναγκαίαν εἶναι καὶ ἀρετὴν ἐν εἴδει περιέχουσαν 
ἀρετάς· τήν τ’ ἀπροπτωσίαν ἐπιστήμην τοῦ πότε δεῖ συγκατατίθεσθαι καὶ μή· τὴν δ’ 
ἀνεικαιότητα ἰσχυρὸν λόγον πρὸς τὸ εἰκός, ὥστε μὴ ἐνδιδόναι αὐτῷ· τὴν δ’ ἀνελεγξίαν 
ἰσχὺν ἐν λόγῳ, ὥστε μὴ ἀπάγεσθαι ὑπ’ αὐτοῦ εἰς τὸ ἀντικείμενον· τὴν δ’ ἀματαιότητα 
ἕξιν ἀναφέρουσαν τὰς φαντασίας ἐπὶ τὸν ὀρθὸν λόγον.
71	δείξω ὑμῖν νεῦρα φιλοσόφου. ποῖα νεῦρα; ὄρεξιν ἀναπότευκτον, ἔκκλισιν ἀπερίπτωτον, 
ὁρμὴν καθήκουσαν, πρόθεσιν ἐπιμελῆ, συγκατάθεσιν ἀπρόπτωτον. ταῦτα ὄψεσθε’.
72	Ver Epic. Diss. 4.1.69; 4.4.15.1; 4.6.21.
73	Ver Epic. Diss. 1.17.22.



32Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Entretanto, pelo que vimos acima, Hadot parece ter razão: o 
primeiro tópico, na medida em que trata ontologicamente das coisas a 
partir da distinção eph´hemin kai ouk eph´hemin (Epict. Ench 1), e em 
que, para os estoicos, tudo é ou corpóreo ou subsiste em algo corpóreo, 
podemos considerar que, nesse sentido, trata efetivamente da física em 
um grau de generalidade máxima. Quanto ao segundo tópico, é evidente 
que trata da ética, versando sobre as ações convenientes e as relações do 
humano com o Cosmos e seus seres, consigo mesmo e com os demais 
humanos. No que se refere ao terceiro tópico, creio que mostramos o 
suficiente para confirmar sua relação com a lógica.

Além disso, podemos argumentar que, mesmo a divisão em três 
tópicos sendo apenas um meio de exposição, é extremamente importante 
compreendê-la em detalhe, não só porque envolve o vocabulário técnico 
empregado no ensino de Epicteto, mas também porque, através dessa 
distinção, diferentes remédios são listados, bem como são mencionadas 
as teorias estoicas que lhes correspondem. Assim, por meio do estudo e 
da compreensão dos três tópicos, temos acesso a uma visão panorâmica 
do pensamento epictetiano, o que nos permitirá também compreender 
em detalhe e organizadamente vários aspectos de sua filosofia.

O ensino de Epicteto na Antiguidade concentrava-se na educação 
de jovens para serem humanos livres, críticos e socialmente úteis74. 
Epicteto queria educar os jovens para serem bons cidadãos que pudessem 
oferecer uma contribuição real à sociedade por meio de seu caráter 
moral e das ações correspondentes. Sendo assim, podemos supor que 
esses tópicos concentrem, ordenem e coordenem os ensinamentos que 
Epicteto considerou essenciais para alcançar esse fim. Para ilustrar o que 
dissemos neste parágrafo, voltemos nossa atenção para algumas linhas de 
uma diatribe intitulada “O que devemos ter à mão nas dificuldades”75, na 
qual Epicteto é muito claro sobre os objetivos de seu sistema educacional:

Ὅταν εἰσίῃς πρός τινα τῶν ὑπερεχόντων, μέμνησο ὅτι καὶ 
ἄλλος ἄνωθεν βλέπει τὰ γιγνόμενα καὶ ὅτι ἐκείνῳ σε δεῖ 
μᾶλλον ἀρέσκειν ἢ τούτῳ. ἐκεῖνος οὖν σου πυνθάνεται 

74	Sobre este assunto, ver HADOT. La philosophie comme éducation des adultes. Paris: 
Vrin, 2019, p. 180.
75	Τί δεῖ πρόχειρον ἔχειν ἐν ταῖς περιστάσεσιν.



33Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

‘φυγὴν καὶ φυλακὴν καὶ δεσμὰ καὶ θάνατον καὶ ἀδοξίαν 
τί ἔλεγες ἐν τῇ σχολῇ;’ ‘ἐγὼ ἀδιάφορα.’ ‘νῦν οὖν τίνα αὐτὰ 
λέγεις; μή τι ἐκεῖνα ἠλλάγη;’’οὔ.’ ‘σὺ οὖν ἠλλάγης;’ ‘οὔ.’ 
‘λέγε οὖν τίνα ἐστὶν ἀδιάφορα.’ <‘τὰ ἀπροαίρετα.’> ‘λέγε 
καὶ τὰ ἑξῆς.’ ‘ἀπροαίρετα οὐδὲν πρὸς ἐμέ.’ ‘λέγε καὶ τὰ 
ἀγαθὰ τίνα ὑμῖν ἐδόκει;’ ‘προαίρεσις οἵα δεῖ καὶ χρῆσις 
φαντασιῶν.’ ‘τέλος δὲ τί;’ ‘τὸ σοὶ ἀκολουθεῖν.’ ‘ταῦτα 
καὶ νῦν λέγεις;’ ‘ταὐτὰ καὶ νῦν λέγω.’ ἄπ[ε]ιθιλοιπὸν ἔσω 
θαρρῶν καὶ μεμνημένος τούτων καὶ ὄψει τί ἐστι νέος 
μεμελετηκὼς ἃ δεῖ ἐν ἀνθρώποις ἀμελετή (Epic. Diss, 1.30).

Quando fores ter com algum dos proeminentes, lembra 
que também outro, do alto, observa os acontecimentos, e 
é preciso antes agradar a este que àquele. (2) Então, Deus 
indaga:
– O que dizias serem o exílio, a prisão, as correntes, a morte 
e a má reputação na escola?
– Eu dizia serem indiferentes.
(3) – Como os chamas agora? Eles não mudaram de posição?
– Não.
– Tu não mudaste de posição?
– Não.
– Diz-me, pois, o que são os indiferentes.
– Coisas que não são passíveis de escolha.
– E qual a consequência disso?
– Coisas que não são passíveis de escolha nada são para 
mim.
(4) – Diz-me o que pensavas serem os bens para vós.
– Uma capacidade de escolha de certa qualidade e o uso 
correto das representações.
– E qual o fim?
– Seguir-te.
(5) – Agora também dizes essas coisas?
– Agora também digo essas coisas.

Acrescentemos ainda que os tópicos não são praticados de 
forma isolada: a distinção eph´hemin, que cabe ao primeiro tópico, é 
essencial para a reflexão sobre as ações convenientes e as relações, 
que cabe ao segundo tópico. Sem a retirada do valor por si das 



34Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

coisas externas, a moderação dos impulsos e sua harmonização ao 
comunitário se torna inviável, já que não fará sentido se deter diante de 
coisas que consideramos boas por si ou tolerar coisas que estimamos 
más por si mesmas (a não ser por medo ou impotência). Também o 
terceiro tópico depende da distinção eph´hemin do primeiro, pois, 
após se deter diante de uma representação áspera (tracheia), é preciso 
aplicar a distinção sobre ela para, a seguir, selecionar a virtude 
adequada para lidar com ela76. Já o segundo tópico está presente 
também nos outros dois, pois é preciso estabelecer, por exemplo, o 
hábito de aplicar a distinção eph´hemin sobre todas as representações, 
bem como o de se deter diante de representações intensas (ásperas) 
para, a seguir, aplicar a distinção eph´hemin77. Quanto ao terceiro 
tópico, e voltando à ratio cognoscendi expressa em Epic. Diss. 1.27.1, 
Epicteto enfatiza que este tópico é para os estudantes que progrediram 
e já dominaram os dois primeiros tópicos78. O terceiro tópico, afirma, 
“diz respeito à segurança dos outros dois, para que nem em sonhos, 
nem na embriaguez, nem na melancolia alguma representação não 
examinada possa nos surpreender.” (Epic. Diss. 3.2.579). A palavra 
grega para “não examinado” é anexestatos, que é a mesma que Platão 
usa na Apologia de Sócrates (38A)80, no celebrado dictum que Epicteto 
repete duas vezes em seus escritos. Em Diss. 1.26.18, ele o parafraseia 
como “Sócrates costumava dizer que uma vida não examinada não 
é viver”81. Em Diss. 3.12.15, novamente em conexão com o terceiro 
tópico e o uso das representações, ele assere que “porque, como 

76	Quanto a isso, ver Epict. Ench. 10.1.6, 18.1.2, 19.2.3, 20.1.4, 34.1.1: EPICTETO. 
Encheiridion. Tradução de Aldo Dinucci e Alfredo Julien. Coimbra: Imprensa de 
Coimba, 2014.; Dinucci (2018): DINUCCI, A. (org.) Anais do V Seminário Viva Vox. 
In: DINUCCI, A. Phantasia, phainomenon e dogma em Epicteto. Aracaju: Infographics, 
2018. p. 43-79.
77	Quanto ao hábito como exercício filosófico em Epicteto, ver LUZ, D. O hábito como 
exercício filosófico em epicteto. In: Prometheus, n. 30, 2019. Disponível em: https://
periodicos.ufs.br/prometeus/article/view/8894. Acesso em: 05 abr. 2024.
78	Ibd., 109; Epict. Diss. 3.2.5; 3.26.14; 4.10.13.
79	Ὁ περὶ τὴν αὐτῶν τούτων ἀσφάλειαν, ἵνα μηδ’ ἐν ὕπνοις λάθῃ τις ἀνεξέταστος 
παρελθοῦσα φαντασία μηδ’ ἐν οἰνώσει μηδὲ μελαγχολῶντος.
80	ὁ δὲ ἀνεξέταστος βίος οὐ βιωτὸς ἀνθρώπῳ.
81	ὁ δὲ Σωκράτης ἔλεγεν ἀνεξέταςτον βίον μὴ ζῆν.

https://periodicos.ufs.br/prometeus/article/view/8894
https://periodicos.ufs.br/prometeus/article/view/8894


35Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Sócrates disse, não devemos viver uma vida não examinada, por isso 
não devemos aceitar uma representação não examinada”82. Assim, 
o terceiro tópico supõe o uso do primeiro e do segundo e garante a 
segurança deles, protegendo a alma quanto às representações ásperas 
que poderiam ameaçar as boas disposições anímicas.

Por fim, os três tópicos correspondem a três vieses distintos, 
mas interrelacionados, pelos quais os humanos podem lidar com 
suas phantasiai, coincidindo com o exercício daqueles atos da alma 
desimpedidos e desembaraçados (o impulso, o assentimento, o juízo 
e o desejo), todos se referindo ao bom uso das representações, o que, 
como vimos acima, constitui o bem próprio do ser humano. Assim, um 
estudo detalhado e sistemático do pensamento epictetiano não pode ser 
efetivado sem uma investigação detalhada sobre cada um dos tópicos e 
de tudo o que se relaciona a eles.

Referências

ANNAS, J. Hellenistic Philosophy of Mind. University of California 
Press: Berkeley, 1994.
ATENEU. Deipnosophistes, vol. 1. Tradução de S. Douglas Olson. 
Harvard: Loeb Classical Library, 2007.
BARNES, J. Logic and the Imperial Stoa. Leiden: Brill, 1997.
BOBZIEN, S. Determinism and freedom in Stoic philosophy. Oxford: 
Oxford University Press, 1998.
BRITO, R.; DINUCCI, A. Diatribes 19 e 20 de Musônio Rufo: sobre 
vestuário, habitação e utensílios domésticos. Revista Archai, [S. l.] n. 16, 
2016a, p. 333 -347. Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/
archai/article/view/8648. Acesso em: 05 abr. 2024.
BRITO, R.; DINUCCI, A. Ário Dídimo, Epítome de Ética estoica, 2.7.5A- 
2.7.5B. Trans/Form/Ação, v. 39, n. 2, 2016. p. 255 -274. Disponível 
em: https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/
view/6026/11050. Acesso em: 05 abr. 2024.

82	ὡς γὰρ ὁ Σωκράτης ἔλεγεν ἀνεξέταςτον βίον μὴ ζῆν, οὕτως ἀνεξέταςτον φαντασίαν 
μὴ παραδέχεσθαι, ἀλλὰ λέγειν ἔκδεξαι, ἄφες ἴδω, τίς εἶ καὶ πόθεν ἔρχῃ...

https://periodicos.unb.br/index.php/archai/article/view/8648
https://periodicos.unb.br/index.php/archai/article/view/8648
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/6026/11050
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/6026/11050


36Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

CÍCERO. Discussões tusculanas. Trad. Bruno Fregni Basseto. São Paulo: 
Scielo/UFU, 2014.
DELEUZE, J. A lógica do sentido. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes. 
São Paulo: Editora Perspectiva, 1998.
DINUCCI, A. Fragmentos menores de Caio Musônio Rufo; Gaius 
Musonius Rufus Fragmenta Minora. Trans/Form/Ação, [S. l.], v. 35, n. 3, 
2012, p. 267-284. Disponível em: https://revistas.marilia.unesp.br/index.
php/transformacao/article/view/2630. Acesso em: 05 abr. 2024.
DINUCCI, A. A relação entre virtudes e vícios e paixões boas e más no 
estoicismo. Prometheus, n. 30, 2019. DOI: https://doi.org/10.52052/
issn.2176-5960.pro.v11i30.11704. Disponível em: https://periodicos.
ufs.br/prometeus/article/view/11704/13035. Acesso em: 05 abr. 2024.
DINUCCI, A.; RUDOLPH, K. O bem humano em Epicteto. Revista 
Portuguesa de Filosofia, n. 77(1), 2021. Disponível em: https://kar.kent.
ac.uk/95360/3/O%20Bem%20Humano%20em%20Epicteto.pdf. Acesso 
em: 05 abr. 2024.
DIOGENES LAÉRCIO. Lives of Eminent Philosophers, vol. I, II. 
Tradução de R. D. Hicks. Harvard: Loeb Classical Library, 1925.
DOBBIN, R. Prohairesis in Epictetus. Ancient Philosophy, n. 11, 1991. 
p. 111-35.
EPICTETO. Epictetus: Discourses book I. Tradução Dobbin. Oxford: 
Clarendon, 2008.
EPICTETO. O Encheiridion de Epicteto. Edição Bilíngue. Tradução Aldo 
Dinucci, Alfredo Julien. São Cristóvão: EdiUFS, 2012.
EPICTETO. Testemunhos e Fragmentos. Tradução Aldo Dinucci, Alfredo 
Julien. São Cristóvão: EdiUFS, 2008.
FESTUGIERE. Teles Et Musonius: Predications. Paris: Vrin, 1978.
GONZALEZ, P. P. F. Diatribes de Télès : introduction, texte revu et 
commentaire des fragments, avec en appendice une traduction espagnole. 
Paris : Librairie philosophique J. Vrin, 1998.
GOURINAT, J.-B. La prohairesis chez Épictète: decision, volonté, 
ou personne morale? Philosophie antique, n. 5, 2005, p. 93-133. 
Disponível em: https://www.academia.edu/68084682/La_prohairesis_

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/2630
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/2630
https://periodicos.ufs.br/prometeus/article/view/11704/13035
https://periodicos.ufs.br/prometeus/article/view/11704/13035
https://kar.kent.ac.uk/95360/3/O%20Bem%20Humano%20em%20Epicteto.pdf
https://kar.kent.ac.uk/95360/3/O%20Bem%20Humano%20em%20Epicteto.pdf


37Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

chez_%C3%89pict%C3%A8te_d%C3%A9cision_volont%C3%A9_
ou_personne_morale_ . Acesso em: 05 abr. 2024.
GOURINAT, J.-B. Adsensio in nostra potestate. In: Destrée, P.; Salles, R.; 
Zingano, M. (eds.), What´s up to us, studies on agency and responsibility 
in Ancient philosophy. Sankt Augustin: Academia, 2014. p. 141-50.
HADOT, P. La citadelle intérieure. Paris: Fayard, 1997.
HARTMANN. Arrian und Epiktet. Neue Jahrbücher für das klassische 
altertum, 15, 1905, p. 248-75.
LONG, A. Epictetus: A Stoic and Socratic Guide to Life. New York: 
Clarendon, 2002.
LONG, G. The discourses of Epictetus. Londres: George Bell, 1890.
MARCIAL. Epigrams. Tradução de David Roy Shackleton Bailey. 
Harvard: Loeb Classical Library, 1993. 5v.
MARCO AURÉLIO. Meditations. Tradução de C. R. Haines. Harvard: 
Loeb Classical Library, 1999.
LONG, A; SEDLEY, D [LS]. Hellenistic Philosophers, vol. I e II. 
Cambridge: Cambridge: Cambridge University Press, 1987.
SÊNECA. Epistles 1-66. Tradução Richard Mott Gummere. Harvard: 
Loeb Classical Library, 2001.
SÊNECA. Epistles 66-92. Tradução Richard Mott Gummere. Harvard: 
Loeb Classical Library, 2001.
SEXTO EMPÍRICO. Against the Logicians. Tradução Robert Greg Bury. 
Harvard: Loeb Classical Library, 1935.
SEXTO EMPÍRICO. Against the Professors. Tradução Robert Greg Bury. 
Harvard: Loeb Classical Library, 1949.
SEXTO EMPÍRICO. Outlines of Pyrrhonism. Tradução Robert Greg 
Bury. Harvard: Loeb Classical Library, 1933.
SHIELDS, C. The truth evaluability of stoic phantasiai: Adversus 
Mathematicos VII. Journal of the History of Philosophy, 31, n. 3, 
1993, p. 242-46. Disponível em: https://www.cjishields.com/the-truth-
evaluability-of.pdf. Acesso em: 05 abr. 2024.
VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta volume 1: Zeno or 
Zenonis Discipuli. Berlim: De Gruyter, 2005.

https://www.cjishields.com/the-truth-evaluability-of.pdf
https://www.cjishields.com/the-truth-evaluability-of.pdf


38Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 20, n. 1, p. 1-38, 2024

Recebido em: 12/03/2024 ♦ Aprovado em: 12/03/2024.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta volume 3: Chrysippi 
fragmenta moralia. Fragmenta Successorum Chrysippi. Berlim: De 
Gruyter, 2005.


