University of

'Sl Kent Academic Repository

Glanert, Simone (2025) Hat Gadamer Recht? In: Gander, Hans-Helmuth and
Valenti¢, Zlatko, eds. Die Sagkraft der Hermeneutik. Zur Aktualitit des Denkens
Hans-Georg Gadamers. Schwabe Verlag, Berlin, pp. 31-52. ISBN 978-3-7574-0139-9.

Downloaded from
https://kar.kent.ac.uk/104256/ The University of Kent's Academic Repository KAR

The version of record is available from
https://doi.org/10.31267/978-3-7574-0140-5

This document version
Publisher pdf

DOI for this version

Licence for this version
CC BY-SA (Attribution-ShareAlike)

Additional information

Versions of research works

Versions of Record
If this version is the version of record, it is the same as the published version available on the publisher's web site.
Cite as the published version.

Author Accepted Manuscripts

If this document is identified as the Author Accepted Manuscript it is the version after peer review but before type
setting, copy editing or publisher branding. Cite as Surname, Initial. (Year) ‘Title of article'. To be published in Title
of Journal , Volume and issue numbers [peer-reviewed accepted version]. Available at: DOI or URL (Accessed: date).

Enquiries

If you have questions about this document contact ResearchSupport@kent.ac.uk. Please include the URL of the record
in KAR. If you believe that your, or a third party's rights have been compromised through this document please see

our Take Down policy (available from https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies).



https://kar.kent.ac.uk/104256/
https://doi.org/10.31267/978-3-7574-0140-5
mailto:ResearchSupport@kent.ac.uk
https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies
https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies

HANS-HELMUTH GANDER
ZLATKO VALENTIC (HG.)

ZUR AKTUALITAT
DES DENKENS

HANS-GEORG GADAMERS

SCHWABE VERLAG










Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentic¢ (Hg.)

Die Sagkraft
der Hermeneutik

Zur Aktualitat des Denkens Hans-Georg Gadamers

Schwabe Verlag



Publiziert mit Unterstiitzung des Publikationsfonds der Universitit Frei-
burg i. Br.

Open Access: Wo nicht anders festgehalten, ist diese Publikation lizenziert unter der Creative-Commons-
Lizenz Namensnennung-Share Alike 4.0 (CC BY-SA 4.0)

Der Verlag behilt sich das Text- und Data-Mining nach § 44b UrhG vor. Die Verwendung des Inhalts
zum Zwecke der Entwicklung oder des Trainings von KI-Systemen ohne Zustimmung des Verlags ist
untersagt.

oNole

MIX
Papier | Fordert
F gute Waldnutzung

www%cmg FSC® C140820

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2026 bei den Autor:innen; Zusammenstellung © 2026 Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valenti¢,
veroffentlicht durch Schwabe Verlag Berlin GmbH

Abbildung Umschlag: Hans-Georg Gadamer, © Isolde Ohlbaum
Gestaltungskonzept: icona basel gmbH, Basel

Cover: icona basel gmbh, Basel

Satz: 3w+p, Rimpar

Druck: Prime Rate Kft., Budapest

Printed in the EU

Herstellerinformation: Schwabe Verlag GmbH,

Marienstraf3e 28, D-10117 Berlin, info@schwabeverlag.de

ISBN Printausgabe 978-3-7574-0139-9

ISBN eBook (PDF) 978-3-7574-0140-5

DOI 10.31267/978-3-7574-0140-5

Das eBook ist seitenidentisch mit der gedruckten Ausgabe und erlaubt Volltextsuche.
Zudem sind Inhaltsverzeichnis und Uberschriften verlinkt.

rights@schwabeverlag.de
www.schwabeverlag.de


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de
http://dnb.dnb.de
mailto:info@schwabeverlag.de
http://10.31267/978-3-7574-0140-5
mailto:rights@schwabeverlag.de
http://www.schwabeverlag.de

Inhalt

Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentié: Einleitung. Die Sagkraft der

Hermeneutik — Zur Aktualitit des Denkens Hans-Georg Gadamers .. .. 7
Emil Angehrn: Universalitat der Hermeneutik?

Von der Sprachlichkeitder Welt ........ ... ... ... ... ... ... 15
Simone Glanert: Hat Gadamer Recht? ................... ... ... ... 31
Jean Grondin: Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer .......... 53
Zlatko Valentié: «Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik
Hans-Georg Gadamers ............... . ..., 81
Gert-Jan van der Heiden: Gadamer und das Problem des Zeugens ...... 141
Janice Trinh: Die Grenzen der Expertengesellschaft .................. 157

Autorinnen und AULOTEN . ... oottt e 173






Einleitung

Die Sagkraft der Hermeneutik -
Zur Aktualitat des Denkens Hans-Georg Gadamers

Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentié¢

Hans-Georg Gadamer ist in den Kanon der Klassiker eingegangen - und Klas-
siker, so hat er selbst in Wahrheit und Methode gezeigt, zeichnen sich gerade
dadurch aus, «daf3 die Fortdauer der unmittelbaren Sagkraft eines Werkes
grundsitzlich unbegrenzt ist».! Sie sind deshalb klassisch, weil sie jeder Zeit et-
was Neues zu sagen haben. An diesen Gedanken kniipfte die im Jahr 2022 an
der Universitdt Freiburg veranstaltete Tagung Die Sagkraft der Hermeneutik?
an. Sie stellte die Frage, ob und in welcher Weise Gadamers hermeneutisches
Denken unter den Bedingungen der Gegenwart und mit Blick auf die Heraus-
forderungen der Zukunft seine Relevanz bewahrt. Der vorliegende Band doku-
mentiert und vertieft die im Rahmen dieser Tagung angestoflenen Diskussio-
nen. Im Zentrum steht die Leitfrage: Worin liegt die fortdauernde Sagkraft von
Gadamers Hermeneutik in einer Welt pluraler Gesellschaften, digitaler Offent-
lichkeiten und zunehmend technisierter Wissensordnungen?

Ausgehend von Gadamers zentraler These, dass Verstehen kein metho-
disch steuerbares Verfahren, sondern ein ereignishaftes Geschehen der Sprache
selbst ist, entfaltet seine Hermeneutik eine besondere Spannkraft. In der Spra-
che, so Gadamer, kommt etwas zur Sprache, das sich jeder instrumentellen
Verfiigung entzieht und die Sprechenden dennoch in einen gemeinsamen Sinn-
horizont hineinzieht. Verstehen zeigt sich so nicht als souverdner Akt des Sub-
jekts, sondern als Vorgang, der uns widerfihrt - und in dem wir in einer Weise
verindert werden, die uns zu Beginn noch unbekannt ist. Diese Perspektive
stellt eine deutliche Herausforderung fiir eine Gegenwart dar, die von einer all-
umfassenden Orientierung am Machbaren gepragt ist — von methodischer
Selbstoptimierung bis hin zur datengetriebenen Durchdringung nahezu aller
Lebensbereiche. In dieser Konstellation gewinnt Gadamers Denken nicht nur
an Widerstdandigkeit, sondern auch an Aktualitdt: Es bietet einen Kontrapunkt
zur technokratischen Logik des Wissens und erinnert an die unhintergehbare
Dialogizitat und Geschichtlichkeit jedes Verstehens.

Gerade in diesem Spannungsfeld zwischen den Moglichkeiten und den
Grenzen menschlichen Verstehens entfaltet Gadamers Hermeneutik ihre bleiben-

1 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik. Gesammelte Werke, Bd. 1. Tiibingen: Mohr Siebeck 1986, S. 295.



Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentic¢

de Relevanz. Sie wird zu einem Klassiker — nicht im Sinne musealer Bewahrung,
sondern als lebendige Denktradition, die gegenwirtiges Denken herausfordert
und inspiriert. Aus dieser Perspektive zeigt sich die doppelte Zeitgenossenschaft
der Hermeneutik: als Theorie, die methodologische Verabsolutierungen kritisch
reflektiert, und als Praxis, die in einer Welt strittiger Deutungshoheiten Wege zu
Verstandigung und gemeinsamer Welt-ErschliefSung offenhalt.

Die Beitrige dieses Bandes erkunden die Aktualitit von Gadamers Herme-
neutik in drei zentralen Perspektiven:

(1) Philosophisch wird der Universalititsanspruch der Hermeneutik neu
vermessen — nicht als Behauptung eines voraussetzungslosen Standpunkts, son-
dern als Anspruch, der sich nur im Vollzug des Gespriachs selbst legitimieren
kann. In den Blick riickt die Frage, wie tragfahig eine solche performative Uni-
versalitit unter Bedingungen vielfiltiger Sinnhorizonte ist: Wie lasst sich Ver-
stindigung denken, wenn unterschiedliche kulturelle Traditionen je eigene Zu-
ginge zu Verstehen, Wahrheit und Textautoritit ausbilden? Und wie weit trigt
Gadamers Begrift der Anwendung, der das Allgemeine erst im Angesicht des je
Besonderen zur Geltung bringt?

(2) Juristisch und institutionenethisch wird Gadamers Denken dort aufge-
nommen, wo gesellschaftliche Ordnungen auf Auslegung angewiesen bleiben -
etwa im Recht, in der Verwaltung oder in der wissenschaftlichen Praxis. Zur
Diskussion steht, wie hermeneutische Urteilskraft in Verfahren Eingang finden
kann, die zunehmend von Expertensystemen und technischer Rationalitat ge-
pragt sind. Was bedeutet Anwendung unter solchen Bedingungen - und wo lie-
gen die Grenzen eines Verstehens, das auf personliche Urteilskraft, geschichtli-
ches Bewusstsein und dialogische Offenheit angewiesen ist?

(3) Politisch schliefSlich wird gefragt, wie sich Gadamers dialogisches Grund-
motiv unter gegenwirtigen Bedingungen weiterdenken ldsst. Welche Rolle kann
das Ideal des offenen Gesprichs in einer Welt spielen, die von asymmetrischen
Machtverhiltnissen, systemischer Ausgrenzung und diskursiven Fragmentierun-
gen gepragt ist? Und gerade angesichts dieser Herausforderungen: Wo erdffnet
das hermeneutische Denken neue Spielrdume - fiir Zeugenschaft, Hoffnung, poli-
tische Teilhabe und demokratische Verstindigung?

Im Ergebnis tritt zweierlei deutlich hervor. Erstens zeigt sich Gadamers
Denken als bemerkenswert anschlussfihig tiber disziplindre und praxisbezogene
Grenzen hinweg: Es entfaltet Wirkung in der Rechtshermeneutik ebenso wie in
politischer Theorie, Ethik und existenzieller Phinomenologie. Zweitens liegt die
Lebendigkeit seiner Hermeneutik gerade in ihrer prinzipiellen Offenheit fiir
Widerspruch, Kritik und Weiterentwicklung. Tradition erscheint hier nicht als
autoritative Grofle, die blofl bewahrt werden miisste, sondern als lebendige, kri-
tische Ressource - ein Orientierungshorizont, der uns pragt und herausfordert,
mit dem wir ringen, dem wir uns jedoch niemals vollstindig entziehen konnen.



Einleitung

Denn auch dort, wo wir die Tradition kritisieren, tun wir dies von einem
Ort her, den sie mitgestaltet hat. «Entziehen» heifit in diesem Zusammenhang
nicht, sich aulerhalb aller Uberlieferung zu stellen — sondern sich im Verstehen
notwendig auf einen Horizont zu beziehen, der unser Sagen und Denken tiber-
haupt erst ermoglicht. Viele Missverstindnisse und Einwédnde - etwa die des
frithen Jirgen Habermas - gegeniiber Gadamers Hermeneutik rithren daher,
dass ihr Traditionsbezug als zu umfassend empfunden wird. Doch hierin liegt
ihre eigentliche Kraft: Hermeneutik ist weder ein Plidoyer fiir beliebige Relati-
vitat noch ein technikglaubiger Fortschrittsoptimismus, sondern eine Kunst des
Unterscheidens, die inmitten konkurrierender Deutungen auf Verstindigung
zielt - ohne den Konflikt zu leugnen oder zu verkldren.

Der vorliegende Band bietet in diesem Sinne beides: eine Einfithrung in zentrale
Linien der gegenwirtigen Gadamer-Diskussion und zugleich deren kritische
Weiterfiithrung. Er richtet sich an Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler un-
terschiedlichster Fachrichtungen ebenso wie an alle, die erfahren mochten, was
dieser Klassiker unserer Zeit heute noch - oder gerade jetzt — zu sagen hat: tiber
die Reichweite und die Grenzen hermeneutischer Erfahrung angesichts beschleu-
nigter Kommunikation, wachsender epistemischer Verunsicherung und einer er-
neuerten Suche nach geteilter Bedeutung. Die folgenden Beitrage setzen dieses
Gesprich auf je eigene Weise fort:

Emil Angehrn (Text 1) er6ffnet den Band mit einer grundlegenden Ausein-
andersetzung mit einem zentralen, zugleich kontrovers diskutierten Grundzug der
hermeneutischen Philosophie Gadamers - dem Universalititsanspruch der Her-
meneutik. Dieser Anspruch ist in der zeitgendssischen Theorie vielfach unter Ver-
dacht geraten - etwa als Ausdruck eines verdeckten Eurozentrismus oder als Ver-
such, partikulare Weltdeutungen normativ zu tiberformen. Angehrn nimmt diese
Kritik ernst, argumentiert jedoch entschieden gegen eine vorschnelle Zuriickwei-
sung der Hermeneutik als {ibergriffig oder totalisierend.

Im Zentrum seines Beitrags steht die prizise Rekonstruktion von Gada-
mers These, dass unser Weltverhéltnis grundsétzlich sprachlich verfasst ist. An-
gehrn zeigt, dass die hermeneutische Universalitdt nicht auf ein methodisches
Alles-Erklaren-Wollen hinauslduft, sondern auf die reflexive Einsicht in die Un-
hintergehbarkeit des Sinnbezugs: Alles, was uns begegnet, erscheint uns not-
wendig in einem Horizont von Bedeutung — sei es in Alltagserfahrung, Kunst,
Recht, Politik oder Wissenschaft. Verstehen ist demnach keine technische Me-
thode zur Weltbeherrschung, sondern die elementare Weise, in der sich Welt
fir uns erschliefit.

In dieser Perspektive ist Hermeneutik nicht die Theorie «von allem», son-
dern eine Theorie des Zusammenhangs, in dem iiberhaupt erst etwas verstind-
lich wird. Angehrn betont, dass die Universalitit der Hermeneutik nicht durch
inhaltliche Vorab-Festlegungen bestimmt ist, sondern durch die formale Struk-



10

Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentic¢

tur eines offenen, geschichtlich vermittelten Sinnhorizonts. Diese Universalitat
schlieit Differenz, Konflikt und Nichtverstehen nicht aus - im Gegenteil: Sie
macht sie zum Ausgangspunkt jeder Verstandigung.

Der Beitrag leistet so nicht nur eine grundlegende Klarung eines viel miss-
verstandenen Konzepts, sondern stellt zugleich eine Verteidigung der Herme-
neutik als kritischer Denkbewegung dar: als eine Philosophie, die ihre eigenen
Voraussetzungen mitreflektiert und im Gesprach mit anderen Weltsichten stets
neu zu justieren bereit ist. Hermeneutische Universalitdt erscheint so nicht als
Geltungsanspruch von oben, sondern als dialogisch verantwortete Offenheit fiir
das, was uns im Anderen begegnet.

Simone Glanert (Text 2) widmet sich der juristischen Hermeneutik im Den-
ken Hans-Georg Gadamers. Im Ausgang von Wahrheit und Methode, in dem das
juristische Urteilen als exemplarisches Beispiel hermeneutischer Applikation her-
ausgestellt wird, untersucht Glanert die Relevanz und Reichweite dieses Modells
fur gegenwirtige rechtsphilosophische und rechtsvergleichende Fragestellungen.
Thr Beitrag legt besonderes Augenmerk auf die interkulturelle Anschlussfahigkeit
von Gadamers Hermeneutik im Spannungsfeld zwischen kontinentaleuropii-
scher und angloamerikanischer Rechtstradition. Dabei zeigt sich, dass Gadamers
Verstandnis der Applikation — also der Anwendung des Allgemeinen auf den
konkreten Fall - keineswegs blof3 ein methodischer Schritt ist, sondern tief in
einem bestimmten Verstindnis von Recht, Sprache und Tradition verankert ist.
Die juristische Urteilskraft wird nicht als schematische Subsumtion verstanden,
sondern als ein verstehender Vollzug, der sowohl geschichtlich vermittelt als auch
kontextabhéngig ist. Gerade im Vergleich mit dem weniger positivistisch gepréag-
ten angloamerikanischen Rechtsdenken wird deutlich, dass Gadamers Modell
nicht ohne Weiteres iibertragbar ist, sondern auf kulturellen Voraussetzungen be-
ruht, die selbst der Reflexion bediirfen.

Glanerts Analyse markiert so Potenzial und Grenzen eines universalisti-
schen Anspruchs hermeneutischen Denkens im Rechtskontext: Sie zeigt, wie
Gadamers Einsichten Impulse fiir eine philosophisch informierte Rechtspraxis
geben - iber Urteilskraft, Tradition und sittliche Verantwortung -, zugleich
aber kulturell situiert bleiben und daher auf spezifische Bedingungen rechtli-
cher Verstandigung angewiesen sind.

Jean Grondin (Text 3) widmet sich einer Dimension von Gadamers Den-
ken, die in der Rezeption oft iibersehen oder unterschitzt wird: seiner Ausein-
andersetzung mit Tod und Hoffnung. In kritischer Abgrenzung zu Odo Mar-
quards spottischer Bemerkung, Gadamer habe Heideggers «Sein zum Tode»
durch ein «Sein zum Text» ersetzt, zeigt Grondin, dass Gadamers Hermeneutik
sehr wohl eine tiefgreifende Reflexion tiber die menschliche Sterblichkeit ent-
hélt - eine Reflexion, die sich wie ein roter Faden von den frithen bis zu den
spaten Schriften zieht.



Einleitung

Im Zentrum steht dabei die Einsicht, dass das Wissen um die eigene
Endlichkeit nicht blof3 eine Grenze des Verstehens markiert, sondern dessen
existenzielle Voraussetzung bildet. Grondin arbeitet insbesondere heraus, dass
Gadamer - in Anlehnung an eine Sentenz des Aischylos - die menschliche Fa-
higkeit zur Hoffnung nicht als metaphysisches Trostpflaster, vielmehr als pro-
duktive Kraft begreift: als jene Haltung, die es dem sterblichen Menschen er-
laubt, die eigene Endlichkeit zu verdringen, ohne sie zu vergessen, und sich
dadurch tGberhaupt erst Kultur, Sprache und Wissenschaft zu erschlieflen. Diese
Hoffnung, so zeigt Grondin, ist kein blofl psychologischer Zustand, sondern
eine konstitutive Bedingung hermeneutischen Sinnverstehens.

Gadamers Denken iiber den Tod ist damit weder dramatisch noch existen-
zialistisch zugespitzt — wie bei Heidegger —, sondern leise, kulturphilosophisch
durchdrungen und anthropologisch grundiert. Wo Heidegger im Verdridngen
des Todes ein Zeichen uneigentlichen Daseins sieht, erkennt Gadamer darin
eine kulturelle Ressource: Die Fahigkeit, angesichts der Endlichkeit zu hoffen,
macht uns zu den Wesen, die Sinn bilden kénnen - in Sprache, Kunst und
Gesprach. Grondins Beitrag riickt damit eine tiefere Schicht der Gadamerschen
Hermeneutik ins Licht: ihre Verankerung in einer fragilen, aber lebensbejahen-
den Existenzform, in der Hoffnung nicht der Gegensatz zur Wahrheit ist, son-
dern ihre Voraussetzung.

Zlatko Valenti¢ (Text 4), Mitherausgeber des Bandes, widmet sich in sei-
nem Beitrag der politischen Dimension von Gadamers Hermeneutik. Ausge-
hend von Gadamers Konzeption des Verstehens als dialogischem und ge-
schichtlich situiertem Geschehen entwickelt er den Begriff eines politischen
Verstehens, der sowohl fiir aktuelle politische Praxis als auch fiir theoretische
Reflexionen fruchtbar gemacht werden kann. Zentral ist die Frage, inwiefern
Gadamers hermeneutisches Denken unter den Bedingungen politischer Zer-
splitterung Orientierungen fiir Verstindigung zu bieten vermag.

Besonderes Augenmerk gilt Gadamers Auseinandersetzung mit der ethisch-
politischen Tradition von Platon und Aristoteles sowie seiner Riickbindung an
den Humanismus. Der Begrift der phronesis (praktischen Klugheit) und die von
Platon iibernommene Figur der eumeneia — des guten Willens — verweisen auf
Dimensionen politischen Verstehens, die sich jenseits technischer Verfahren und
normativer Regelanwendung entfalten. Politisches Verstehen erscheint hier als
Haltung, die auf dialogische Offenheit, sittliche Urteilskraft und das ethische Mo-
ment der Zuwendung angewiesen ist - und damit als Alternative sowohl zu tech-
nokratischen Verkiirzungen als auch zu populistischen Vereinfachungen. Der Bei-
trag pladiert fiir eine Riickbindung demokratischer Praxis an die hermeneutische
Grundstruktur menschlicher Verstindigung und zeigt, wie Gadamers Denken
auch im politischen Raum dazu anregen kann, Verstindigung im Streit zu ermog-
lichen, ohne den Konflikt zu romantisieren.

1



12

Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentic¢

Gert-Jan van der Heiden (Text 5) widmet sich einem Thema, das in der
klassischen hermeneutischen Tradition bislang nur am Rande beriicksichtigt
wurde, das jedoch in gegenwirtigen Debatten zunehmend an Bedeutung ge-
winnt: das Zeugnis. Ausgehend von Gadamers Uberlegungen zu témoignage
und affirmation sowie im Dialog mit aktuellen Diskussionen in der Phanome-
nologie, Ethik und politischen Theorie, entwickelt van der Heiden den Entwurf
einer hermeneutisch fundierten Theorie des Zeugnisses, die sich nicht auf blofie
Faktizitdt oder dokumentarische Aussage beschriankt, sondern das Zeugnis als
existenziellen und ethischen Akt ernst nimmt.

Im Mittelpunkt steht die Frage, wie sich Zeugenschaft zwischen Aussage,
Verantwortung und gemeinschaftlichem Weltverhaltnis verorten lasst. Deutlich
wird, dass das Zeugnis in seiner hermeneutischen Dimension weit mehr ist als
die blof3e Mitteilung von Tatsachen: Es ist Ausdruck einer Haltung, die sich im
Spannungsfeld zwischen subjektiver Erfahrung und offentlicher Geltung be-
wegt — und die gleichermaflen auf das Gehort-Werden wie auf die Fahigkeit
zur Antwort angewiesen ist. Zeugenschaft wird so zu einem Ort, an dem sich
Wahrheit nicht durch reine Objektivierbarkeit, sondern durch Verantwortungs-
tibernahme und intersubjektive Anerkennung konstituiert.

Dabei schlief3t der Beitrag nicht nur an Gadamers eigene, hdufig iiberse-
hene Reflexionen tiber die Rolle des Zeugnisses an, sondern 6ffnet auch den
Horizont zu einer politischen Hermeneutik, in der narrative Formen der Gel-
tung, ethischen Anrufung und des kollektiven Gedé4chtnisses miteinander ver-
schrankt sind. Van der Heidens Analyse kniipft so systematisch Verbindungen
zwischen Hermeneutik, Phanomenologie und politischer Ethik und macht
deutlich, dass das Zeugnis nicht nur Gegenstand des Verstehens ist, sondern
selbst eine Form ist, in der sich Verstehen vollzieht. Indem der Beitrag den
Begriff der Zeugenschaft aus der Peripherie in das Zentrum hermeneutischen
Denkens riickt, eroffnet er zugleich neue Perspektiven auf die Rolle der Subjek-
tivitat, der Verantwortung und der historischen Vermittlung im Horizont ge-
meinsamer Weltbeziige.

Janice Trinh (Text 6) beschlie3t den Band mit einer kritischen Auseinander-
setzung mit Gadamers Uberlegungen zur Expertengesellschaft und ihrer Wir-
kung auf Bildung, Urteilskraft und demokratische Verstindigung. Im Zentrum
ihres Beitrags steht die Frage, wie sich Gadamers hermeneutisches Denken ange-
sichts zunehmender Spezialisierung, Technisierung und Rationalisierung gesell-
schaftlicher Entscheidungsprozesse neu lesen lasst. Das gilt insbesondere dort, wo
individuelle Urteilskraft und sinnlich getragene Weltbeziige durch die Autoritat
der Expertise zu verschwinden drohen.

Diese Einsichten iibertragt Trinh auf gegenwirtige Debatten um die gesell-
schaftliche Rolle von Expertise und die Bedingungen offentlicher Verstindi-
gung, in denen Fragen nach der Legitimitit, fachlichen Autoritit, der Transpa-
renz von Entscheidungsprozessen und der Rolle der Biirgerschaft zunehmend



Einleitung

an Relevanz gewinnen. Sie pladiert fiir ein Bildungsverstindnis, das nicht auf
die blole Vermittlung von Fachwissen zielt, sondern auf die Starkung herme-
neutischer Urteilskraft, dialogischer Offenheit und kritischer Selbstverortung.
Bildung wird hier zur Voraussetzung demokratischer Teilhabe - nicht als for-
male Qualifikation, sondern als kulturelle Praxis, die das Gesprich mit dem An-
deren, das Abwiégen von Perspektiven und das Verstehen im Horizont gemein-
samer Weltorientierung ermoéglicht. Trinhs Beitrag ist damit nicht nur eine
systematische Weiterfiihrung von Gadamers Bildungskritik, sondern zugleich
ein eindringliches Pladoyer fiir eine hermeneutisch fundierte politische Kultur,
in der Urteilskraft nicht ausgelagert, sondern eingeiibt wird - als gemeinsame
Praxis des Fragens, Verstehens und Sich-in-Beziehung-Setzens.

Trotz ihrer thematischen Vielfalt verbindet die Beitrdge dieses Bandes ein ge-
meinsamer Impuls: Sie nehmen Gadamers Bild vom unendlichen Gesprach
ernst — nicht als blofle Metapher, sondern als Denkfigur, die zu einer fortwah-
renden Auseinandersetzung mit dem Anderen, mit der Tradition und mit uns
selbst auffordert. In diesem Sinn loten sie aus, wie sich hermeneutisches Den-
ken unter den verdnderten Bedingungen digitaler Beschleunigung, globaler Plu-
ralitat und politischer Polarisierung weiterschreiben und bewahren lésst.

Jeder Aufsatz zeigt auf je eigene Weise, dass die Sagkraft der Hermeneutik
dort besonders wirksam wird, wo sie sich mit konkreten Praxisfeldern ver-
schriankt: in der juristischen Auslegung, der politischen Urteilskraft, der ethi-
schen Reflexion tiber Zeugenschaft, in Fragen der Bildung oder in der Ausein-
andersetzung mit dem Verlust gemeinsamer Deutungshorizonte. Gadamers
Denken begegnet hier nicht nur Theorieproblemen, sondern realen Herausfor-
derungen und gewinnt gerade dadurch an Scharfe und Tiefe.

Der Band versteht sich daher nicht als abschlieende Deutung, sondern als
Einladung zum Weiterdenken: als Beitrag zu jenem offenen Gesprich, in dem
Hermeneutik selbst lebendig bleibt — vorausgesetzt, sie findet Resonanz, stellt
sich der Kritik und lasst sich durch neue Kontexte herausfordern. Gadamer
weiterzudenken heif3t, ihn nicht zu konservieren, sondern seine Einsichten in
jene Spannungsfelder zu tragen, in denen heute um Verstehen gerungen wird.

13






Universalitat der Hermeneutik?
Von der Sprachlichkeit der Welt

Emil Angehrn

1. Der Universalitatsanspruch der Hermeneutik

Einer der ersten Einwédnde gegen die Hermeneutik von Hans-Georg Gadamer
ist von Jirgen Habermas unter dem Titel Der Universalititsanspruch der Her-
meneutik formuliert worden." Der Einwand ist prominent geblieben und zu ei-
nem Leitmotiv der kritischen Auseinandersetzung um die Hermeneutik ge-
worden. Mehr als drei Jahrzehnte spater haben Sibylle Krimer und Horst
Bredekamp die Forderung nach einer Loslosung der Kulturwissenschaften von
der Sinn- und Verstehensfrage unter den Programmtitel einer « Deshermeneuti-
sierung» gestellt, Hans Ulrich Gumbrecht hat eine Phdnomenanalyse des Kul-
turellen «diesseits der Hermeneutik» postuliert, und schon lange davor hatte
Jochen Horisch seine «Kritik der Hermeneutik» unter dem polemischen Leitbe-
griff Die Wut des Verstehens exponiert.2 Doch was steht mit dem inkriminierten
Anspruch der Hermeneutik auf Universalitit infrage? Ist es der Anspruch der
ars hermeneutica, alles Dunkle und Nichtverstindliche begreifbar machen, in
einen lesbaren Text {ibersetzen zu kénnen? Oder ist es der fundamentalere An-
spruch des Verstehens selbst, alles erfassen, verstehen zu koénnen? Und was
heift dabei «alles»? Sind es alle Sinndokumente, alle Texte und kulturellen Ge-
genstinde, welche Bedeutungen inkorporieren, oder sind es alle Dinge tiber-
haupt, ist es die Wirklichkeit als solche, deren Verstehbarkeit infrage steht?
Beleuchtet man den Anspruch der Hermeneutik im Horizont seiner Pro-
blematisierung, so tritt oft ein bestimmter Typus der Sinnkonstitution und des
Verstehens in den Vordergrund: Kritisiert wird der Ausgang vom Subjekt als
Ursprung des Meinens und Referenzpunkt des Verstehens. Problematisiert wird
der Idealtypus des subjektiven Nachvollziehens eines intentional konstituierten
Sinns. Allerdings trifft ein so fokussierter Einspruch bekanntlich eine Herme-

1 Jurgen Habermas, «Der Universalititsanspruch der Hermeneutik», in: Riidiger Bubner/
Konrad Cramer/Reiner Wiehl (Hrsg.): Hermeneutik und Dialektik. Hans-Georg Gadamer zum
70. Geburtstag, Tiibingen: Mohr 1970, Bd. 1, S. 73-103.

2 Sibylle Kramer/Horst Bredekamp: «Kultur, Technik, Kulturtechnik. Wider die Diskur-
sivierung der Kultur», in: S. Kramer/H. Bredekamp (Hrsg.): Bild, Schrift, Zahl (Reihe Kultur-
technik), Miinchen: Fink 2003, S. 11-22, hier S. 14; Hans Ulrich Gumbrecht: Diesseits der
Hermeneutik. Die Produktion von Prdsenz, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2004; Jochen Horisch:
Die Wut des Verstehens. Zur Kritik der Hermeneutik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988.



16

Emil Angehrn

neutikkonzeption wie diejenige Gadamers in keiner Weise. Nach Wahrheit und
Methode ist der Fokus der Subjektivitit «ein Zerrspiegel», das subjektive Be-
wusstsein «nur ein Flackern im geschlossenen Stromkreis des geschichtlichen
Lebens».? Nicht nur die Zugehorigkeit zur Geschichte, auch andere Modalitdten
der Objektivierung und Materialisierung, auch der Segmentierung und Fragili-
sierung des Sinngeschehens, wie sie von den Sozialwissenschaften, der Psycho-
analyse oder der Dekonstruktion im Gegenzug zu einer <idealistischen> Herme-
neutik herausgestellt worden sind, lassen sich nicht nur mit Gadamers Theorie
vereinbaren, sondern gerade von ihr her profiliert auf den Begriff bringen. Her-
meneutik ist eine Theorie des endlichen, inkorporierten, kontaminierten Sinns.

Dennoch gibt es unstrittig eine Tendenz, ja, eine grundlegende Primisse in
Gadamers Hermeneutik, die von der generellen Stofirichtung der antiherme-
neutischen Bedenken nicht unberiihrt bleibt und die mit einer bestimmten Uni-
versalitit des Hermeneutischen zu tun hat. Sie liegt in zweierlei. Sie liegt zum
einen in der fundamentalen Uberzeugung von der Sinnhaftigkeit, der Versteh-
barkeit der Welt, die Gadamer zum anderen mit der These der prinzipiellen
Sprachlichkeit des Seins verkniipft. Der vielkommentierte Satz «Sein, das ver-
standen werden kann, ist Sprache»* ist zum Emblem dieser Tendenz und Kno-
tenpunkt der damit verbundenen Diskussionen geworden. Es ist wichtig, sich
klarzumachen, dass hier zwei je fiir sich grundlegende Weichenstellungen zur
Diskussion stehen. Die eine liegt in der hermeneutischen Option als solcher, die
nicht nur eine basale Erkennbarkeit oder rationale Zugénglichkeit des Wirkli-
chen fiir den Menschen, sondern eine genuine Verstehbarkeit postuliert, welche
das Seiende in seiner sinnhaften Bedeutung erschlieflen lisst. Die andere Opti-
on ist die sprachtheoretische bzw. sprachmetaphysische, welche diese Sinnhaf-
tigkeit konstitutiv mit dem Medium der Sprache verschrankt. Beide Sichtweisen
stehen fiir weit ausgreifende, kontroverse Probleme, die sich in ihren ontologi-
schen wie epistemologischen Implikationen reflektieren lassen.5 Bei Gadamer
sind sie aufs Engste miteinander verkniipft und stehen in ihrer Verschrankung
fir die Universalitit — eine bestimmte Universalitit — des Hermeneutischen.®

Ich moéchte dem Problem im Folgenden in dieser Fokussierung nachgehen,
indem ich die Geltung der Hermeneutik mit der These von der Fundamentali-
tit der Sprache verschrinke. Meine Uberlegungen zielen darauf, den Universa-
litatsanspruch der Hermeneutik als These der Unhintergehbarkeit der Sprache

3 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik (WM), Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen: Mohr Siebeck 1986, S. 281.

4 Ebd,, S. 478.

5 Vgl. Emil Angehrn: Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2010, S. 30-42.

6 Vgl. Hans-Georg Gadamer: «Vorwort zur 2. Auflage (1965)», in: Gesammelte Werke,
Bd. 2, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993, S. 437-448, hier S. 444; vgl. WM, S. 408.



Universalitat der Hermeneutik?

zu erldutern und in bestimmter Hinsicht zu verteidigen. Sie suchen gleichzeitig,
diese bestimmte Lesart der Hermeneutik, ihre Verflechtung mit der Sprachpro-
blematik, zu erhdrten und unter dieser Pramisse die Geltung der Hermeneutik
im Sinne Gadamers zu plausibilieren. Zu diesem Zweck wenden sie sich zu-
ndchst dem Phdanomen der Sprache selbst zu und gehen der Frage nach, welches
ihr Stellenwert im menschlichen Leben (2.) und ihre genuine Leistung in unse-
rem Verhalten zur Welt und zu uns selbst ist (3.), um auf dieser Grundlage auf
die Frage nach der Universalitit der Hermeneutik, ihrer theoretischen und exis-
tenziellen Bedeutung zuriickzukommen (4.).

2. Fundamentalitat der Sprache -
Sprachlicher und auBersprachlicher Sinn

Ausgangspunkt ist die Fundamentalitat der Sprache in der menschlichen Exis-
tenz. Sprache gehort urspriinglich zum menschlichen Sein. Sie definiert die
anthropologische Differenz, welche den Menschen von anderen Lebewesen un-
terscheidet, wie es schon die alteste Definition in der aristotelischen Politik fest-
hilt, welche dem Menschen den Logos zuweist, wihrend die Tiere nur die Stim-
me (phone) haben, mittels deren sie ihre Empfindungen ausdriicken, doch
nicht am Diskurs iiber Recht und Unrecht teilnehmen kénnen.” Sprache ist ein
konstitutives Element im menschlichen Tun und Erleben, nicht nur dort, wo es
um explizite linguistische Auflerungen geht. Anschauungen, Handlungs- und
Lebensformen sind durch unsere Begrifflichkeit gepragt und mit Sprachspielen
verflochten, und sie unterscheiden sich darin wesentlich von analogen Verhal-
tensweisen nicht humaner Lebewesen. Wenn wir uns nicht an einem unter-
komplexen Begriff von Sprache orientieren, haben wir keinen Anlass, das Privi-
leg des Menschen als des sprechenden Lebewesens durch Hinweis auf die
beachtlichen kommunikativen, expressiven und rezeptiven Fahigkeiten héherer
Tiere zu hinterfragen. Die Sprachfihigkeit des Menschen durchdringt in ande-
rer Weise sein sinnhaftes Agieren und Umgehen mit der Welt und mit Ande-
ren. Wir konnen das besondere Potenzial seines sprachlichen Verhaltens auf
den Punkt bringen, dass Sprache fiir den Menschen als Medium des Sinns fun-
giert.

Das existenzielle Bediirfnis nach Sprache, nach Symbolisierung und Ver-
sprachlichung ist zutiefst ein Bediirfnis nach Verstindnis und Verstindigung,
ein Bediirfnis danach, die Welt, die Anderen und uns selbst zu verstehen. Spra-
che ist das privilegierte Medium, in welchem wir Sinn bilden, aufnehmen und
weitergeben. Auch wenn die sinnhafte Auferung nicht im verbalen Verhalten
aufgeht und Verstehen sich nicht auf das Erfassen von Wortern und Sitzen be-

7 Aristoteles, Politik 1253a10-18.

17



18

Emil Angehrn

schriankt, hat beides in der Sprache einen Fokus und einen Horizont. Sprache
ist der innerste Kern, aus dem heraus Wirklichkeit fiir uns zuganglich und sinn-
haft erschliefbar wird.

Allerdings gehort es zu einer nicht-reduktiven Hermeneutik, den Raum
des Sinns in seiner ganzen, iiber Sprache hinausgreifenden Weite zu erfassen.
Wir konnen in diesem iiber Sprache hinausgreifenden Raum drei Bezirke un-
terscheiden: das Diesseits, das Jenseits und das Auflerhalb der Sprache. Wir
kennen Formen der Auflerung, der Gestaltung und Rezeption von Sinn, die ers-
tens dem Sprachlichen als Vorstufe vorausliegen, die zweitens tiber Sprache
hinausgehen und deren immanente Grenzen transzendieren und die drittens
sich auflerhalb des Sprachlichen, in nichtsprachlichen Medien artikulieren.

Dass wir, zum einen, nicht erst in verbaler Auflerung und deren Verneh-
men mit Sinn zu tun haben, ist offenkundig. Wir sprechen mit den Augen und
geben mit unserer Korperhaltung etwas zu verstehen; wir erfassen die stumme
Gebdrde des Anderen und die gedriickte Stimmung einer Trauergesellschaft.
Leitbegriffe neuerer Diskussionen wie Emotion, Sinnlichkeit, Leiblichkeit, Le-
benswelt stehen fiir Dimensionen sinnhaften Erlebens, die der sprachlichen
Verstandigung voraus- und zugrunde liegen, ohne selbst sprachlich strukturiert
sein zu miissen. Es liegt auf der Hand, dass die Aufhellung dieser Tiefenschich-
ten des Sinns fiir das Verstindnis der Genese, aber auch der Aussage manifester
Sinngebilde von zentraler Bedeutung ist. Der Sinngehalt unserer Selbst- und
Welterfahrung bildet sich vorgdngig zu seiner bewussten Vergegenwirtigung
und expliziten Artikulation.

Zum zweiten haben wir mit Sinngebilden jenseits der sprachlichen Formu-
lierung zu tun. Dazu gehdren nicht nur kulturelle und soziale Praktiken (wie
das Lesen von Stadtpldnen, das Teilnehmen an einem Ritual), die auf Sprache
aufbauen, doch nicht in sprachlichen Akten aufgehen, sondern auch Formen
des Hinausgehens tiber die Grenzen der Sprache. Mystik, negative Theologie,
Poesie, teils auch Formen der spekulativen Philosophie haben sich bemiiht, die
Grenzen des Begriffs und des Satzes aufzusprengen und das Unsagbare indirekt
zum Ausdruck zu bringen. Im Einzelnen bleibt hier auseinanderzuhalten, wie-
weit in solchen Ausgriffen auf ein Jenseits des Logos schlechthin oder nur ein
Anderes gegeniiber bestimmten Formen der (begrifflichen, propositionalen)
Sprache verwiesen wird.

Zum dritten sind Medien des Gestaltens und Vernehmens von Sinn zu
nennen, die als nichtsprachliche oder sprachfremde gleichsam auflerhalb des
Raums des Logos auftreten. Prominentestes Beispiel ist das Bild, das von alters
her auf seine Sprachidhnlichkeit wie seine Sprachfremdheit, seine Ohnmacht
oder seine Uberlegenheit gegeniiber dem Wort hin befragt worden ist. Desglei-
chen stehen andere nichtverbale Formen der Kunst, der Musik, des Tanzes in
ihrer spezifischen Weise der Sinnbildung und Mitteilung zur Diskussion.



Universalitat der Hermeneutik?

Nun sind alle drei Aulenbereiche - das Vorsprachliche, das Ubersprachli-
che, das Auflersprachliche - gleichzeitig durch ihren, je eigenen, Bezug auf
Sprache definiert; sie sind nicht unabhéngig von der Sprache das, was sie sind.

Das erste ist ein Vorstadium, oft ein Ursprung und Grund sprachlichen
Sinns, auf die Moglichkeit der Verbalisierung hin angelegt, in welcher der
nichtartikulierte Sinn expliziert und konkretisiert wird. Ein leibliches Gefiihl
(der Bedriicktheit), eine stumme Geste (der Sympathie) sind wie unterwegs zur
sprachlichen Explikation, in die sie nicht notwendig {ibergehen miissen, die
aber ihre Klarheit fiir sie selbst und ihre Darstellungskraft fiir andere steigern
kann. Unklarheiten des Erlebens werden durch sprachliche Explikation beho-
ben, die auf das Erleben zuriickwirken kann; das Gewinnen eines reichen Voka-
bulars, das Erproben neuer Beschreibungen kann ein Weg der emotionalen, &s-
thetischen oder moralischen Entwicklung sein. Wenn die Erkenntnistheorie die
Begriffsabhéngigkeit der Anschauung unterstreicht, so geht es hier um das
komplexere Ineinander von Erfahrung und Erzahlung, Leben und Reflexion.

Auch im zweiten Fall, im Ubersprachlichen, Begriffstranszendenten bleibt
der Sprachbezug prisent, zumal in jenen Formen, die im Medium der Sprache
selbst deren interne Schranken tiberwinden wollen - wie Hegels spekulativer
Satz oder Adornos Bestreben, mit dem Begriff iiber den Begriff hinauszuge-
langen. Ins Spiel kommen hier andere, komplexere oder auch metaphorische,
paradoxe, literarische Sprachformen, in denen bestimmte Grenzen der begrift-
lich-diskursiven Sprache iiberschritten werden, wobei der Fluchtpunkt solcher
Transzendenz ginzlich jenseits des Worts, in der mystischen Schau, im Schwei-
gen liegen kann. Dennoch ist solche Schau, wie zumal Hegel mit Bezug auf die
Spekulation unterstreicht, kein leeres Dunkel, sondern konstitutiv durch das
Hinausgegangensein iiber die Sprache, die in ihr aufgehoben ist, definiert.

In exemplarischer Weise wird die Frage der Sprachferne und Sprachnihe
im dritten Fall, mit Bezug auf auersprachliche Sinnformationen wie Bild und
Musik (auch Film, Mimik, Architektur, Performanz etc.) diskutiert. Auch wenn
die Analogie von Wort und Bild seit der Antike gebrduchlich ist, insistieren
neuere Theorien auf der Notwendigkeit, die Funktionsweise und Sinnhaftigkeit
von Bildern vom Paradigma der Sprache abzul6sen; erst recht gilt Musik vielen
als ein sprachloses — oder gar bedeutungsloses, sinnfremdes - Medium kiinstle-
rischer Performanz und dsthetischer Erfahrung.® Genereller wird in den Kultur-
wissenschaften die Diffusion des Sprach- und Textmodells mit der ubiquitdren
Anwendung der Lektiiremetapher - als Lesbarkeit einer Landschaft, eines Ge-

8 Vgl. Gottfried Boehm: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin: Berlin
University Press 1994; Alexander Becker/Matthias Vogel (Hrsg.): Musikalischer Sinn. Beitrdige
zu einer Philosophie der Musik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007

19



20

Emil Angehrn

sichts, der Welt — problematisiert.? Allerdings ist festzustellen, dass auch in den
scheinbar wesensmaf3ig sprachfremden Bereichen der Sprachbezug nicht ein-
fach auszuloschen ist; Albrecht Wellmer verweist auf Adornos These, dass Mu-
sik «ohne ein Moment der Sprachéhnlichkeit» zum sinnlosen Kaleidoskop von
Klangen verkommt.'® Tatsache ist auch, dass Sprache nicht nur das reflexive
Metamedium darstellt, in welchem dsthetische Erfahrungen interpretiert und
kritisiert werden, sondern dass Kritik und Auslegung ihrerseits in die Rezeption
eingehen und die Wahrnehmung verandern kénnen.

In allen drei Fallen haben wir mit einer Durchdringung zwischen Sprache
und Nichtsprachlichem zu tun, die sich nicht zuletzt darin reflektiert, dass al-
lein sprachfihige Wesen zur expressiven Gestik, zur mystischen Schau oder zur
asthetischen Wahrnehmung in der Lage sind. Sprache ist im Ganzen unserer
Existenz der Kern, von dem aus sich die Sinnhaftigkeit unseres Selbst- und
Weltverhaltnisses aufbaut; auch wenn sie sich nicht auf dessen integrale Form
erstreckt, ist sie die unhintergehbare Grundlage menschlichen Erlebens und
Handelns. Wenn personales Selbstsein sich wesentlich im Modus des Verste-
hens und Sich-tiber-sich-Verstandigens vollzieht, so ist Sprache nicht irgendei-
ne Form, sondern das Medium, in welchem dieser Vollzug letztlich geschieht.
Sprache ist der Nukleus und bildet zugleich den Horizont menschlichen Seins
und Verstehens.

Ich mochte den Gehalt dieser These in einem zweiten Schritt nun dadurch
priifen, dass ich von der Frage ausgehe, worin die origindre Funktion der Spra-
che in unserem Wirklichkeitsbezug besteht, und mich dabei an einer Dichoto-
mie orientiere, welche die Sprachreflexion in verschiedenen Versionen durch-
zieht.

3. Funktion(en) der Sprache -
Zwischen Kommunikation und WelterschlieBung

Die grundlegende Leitdifferenz, auf die wir hier stoflen, ist die zwischen der
kommunikativen Funktion auf der einen, der Erkenntnis- und Darstellungs-
funktion auf der anderen Seite. Sprache dient einerseits dazu, mit anderen
Menschen in Verbindung zu treten, sich ihnen mitzuteilen, auf sie zu wirken,
sich mit ihnen zu verstdndigen. Zum anderen ist sie fiir die Menschen ein Mit-
tel, um die Welt zu erschlief3en, ihre Erfahrung symbolisch zu artikulieren und

9 Sibylle Kramer/Horst Bredekamp: «Kultur, Technik, Kulturtechnik. Wider die Diskur-
sivierung der Kultur» (Anm. 2); Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1986; Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hrsg.): Lesbarkeit der Kultur. Literatur-
wissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, Miinchen: Fink 2000; Philipp Stoellger
(Hrsg.): Genese und Grenzen der Lesbarkeit, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2007.

10 Albrecht Wellmer: Versuch tiber Musik und Sprache, Miinchen: Hanser 2009, S. 11.



Universalitat der Hermeneutik?

Wirklichkeit darzustellen. Dies scheinen zwei Pole zu sein, zwischen denen
Sprachtheorien wie Sprachursprungserzéhlungen in der allgemeinsten Charak-
terisierung der Funktion von Sprache oszillieren. Beide Vorstellungen interes-
sieren in ihrer eigenstandigen Stof3richtung wie in ihrer Verschrinkung.

Den nichstliegenden Ausgangspunkt einer Reflexion auf Sprache bildet
das Motiv der Kommunikation. Wenn wir uns fragen, in welcher Weise und
aus welchen Griinden es zur Ausbildung von Sprache kommt, besteht die erste
Antwort im Hinweis auf die Erfordernisse des menschlichen Zusammenlebens.
Dieses bedarf der Sprache, um elementare Bediirfnisse der Kooperation und In-
formation zu erfiillen; umgekehrt bedarf das Erlernen von Sprache der Gemein-
schaft und der Interaktion. Fiir eine genetische oder evolutionstheoretische Un-
tersuchung riickt diese Perspektive wie selbstverstandlich in den Vordergrund;
onto- und phylogenetische Vorstadien des Sprechens kommen wesentlich als
Formen des Interagierens in den Blick. Stellvertretend sei auf Untersuchungen
von Michael Tomasello verwiesen, der die Entstehung menschlicher Sprache
vor dem Hintergrund einer Praxis gestischen Kommunizierens nachzeichnet,
aus welcher sich das verbale Verhalten herausbildet.! Beim Tier wie beim Men-
schen scheinen Elemente der Kommunikation und Formen der geteilten Inten-
tionalitat das Substrat des Sprechens zu bilden.

Doch ist damit die Funktionsweise der Sprache nicht erschopfend be-
stimmt. Ebenso grundlegend sind andere Motive, die im Sprechen aktualisiert
werden und dessen Telos mit ausmachen. Im Medium der Sprache verhalten
wir uns nicht nur zu anderen Menschen, sondern auch zu den Gegenstinden,
zu uns selber und zur Welt; wir bediirfen der Sprache, um uns tiber unser Erle-
ben Klarheit zu verschaffen, um Unterscheidungen in der Welt zu treffen und
uns in bestimmter Weise auf die Dinge und uns selbst zu beziehen. Die Er-
kenntniskraft der Sprache bildet ein zentrales Motiv klassischer Sprachtheorien.
So meint Kratylos in Platons gleichnamigem Dialog, dass derjenige, der die
Worte versteht, auch die Dinge kenne, ja, dass der richtige Name - den wo-
moglich nur die Gotter kennen - Einsicht in das Wesen der Dinge gewiahre.'2
Die Uberzeugung von der Erkennbarkeit der Welt und das Vertrauen in die
Offenbarungskraft der Sprache gehen Hand in Hand.

Wenn man sich fragt, in welchen spezifischen Eigenschaften der Sprache
dieses kognitive Vermdgen griindet, so sind es vor allem zwei strukturelle
Merkmale, durch welche sich die menschliche Sprache sowohl gegeniiber tieri-
schen Auflerungsweisen wie gegeniiber nicht-sprachlichen Formen des Auffas-
sens auszeichnet: Begrifflichkeit und Propositionalitat.

11 Michael Tomasello: Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2009.
12 Platon: Kratylos, 435d, 383a, 391d.

21



22

Emil Angehrn

Das eine ist das System der begrifflichen Unterscheidungen, mittels deren
wir die phdnomenale Welt strukturieren und unserem Erleben Bestimmtheit
verleihen. Begriffe verhelfen uns dazu, Anschauungen zu identifizieren und
wiederzuerkennen, sie miteinander zu vergleichen und zu kontrastieren; mittels
kategorialer Differenzierungen konnen wir die eigene Wahrnehmungsfihigkeit
ausbilden und lebensweltliche Erfahrungen konkretisieren. Dies gilt fiir sinnli-
che Distinktionen (Farben, Kldnge, Geschmacksnuancen) ebenso wie fiir den
differenzierten Umgang mit Stoffen und Werkzeugen, schliefilich fiir das eigene
Erleben und Sichverhalten: Die &sthetische oder emotionale Bildung, das Sich-
klarwerden {iber eigene Affekte und Absichten ist eine Sensibilierung im Erle-
ben und im Sprechen gleichermaflen. Allgemein erweist sich die Sprache kraft
ihrer Fahigkeit zur semantischen und logischen Unterscheidung als ein privile-
giertes Instrument, um die Welt zu strukturieren und das eigene Erleben zu
durchdringen.

Die Fahigkeit der begrifflichen Unterscheidung wird ergénzt durch die
propositionale Struktur der Sprache. Sie erlaubt uns, auf Sachverhalte Bezug zu
nehmen, sie zu identifizieren, reflexiv auf sie zuriickzukommen und uns in
unterschiedlichen modalen Einstellungen - des Fragens, Behauptens, Kritisie-
rens — mit ihnen zu befassen. Darin ermdglicht die propositionale Sprache eine
Weise des intentionalen Bezugs zur Wirklichkeit, iiber die kein Tier verfiigt
und die uns in keinem nicht-sprachlichen Medium der Vergegenwirtigung zu-
ganglich ist. Wir konnen mittels der Sprache einen Gegenstand von seiner
Gegebenheitsweise unterscheiden und sowohl die Sache wie ihre Darstellung
und etablierte Deutung thematisieren und kritisch befragen. Sprache erweist
ihr hermeneutisches Potenzial nicht nur als maichtigstes Instrument der
Welterschliefung, das uns das intimste Erleben wie die fernsten Welten vor
Augen stellt, sondern zugleich als Ermoglichung des reflexiven Umgangs mit
dieser Welterschlieung, die im Medium der Sprache befragt, kritisiert und er-
neuert wird; gerade die Logik des Fragens fungiert, wie Gadamer herausstellt,
als herausragendes Organ des Verstandnisses."

Mit Nachdruck unterstreicht Gadamers Hermeneutik nicht nur die kom-
munikative, sondern gerade auch die erschlieflend-darstellende Kraft der Spra-
che. Thr Geltungsbereich ist schlechthin umfassend: «Es gibt nichts, das grund-
sitzlich dem Gesagtwerden entzogen wire.»' Vonseiten des Sagens wie des
Gegenstandes stoflen wir auf keine Grenzen, wenn wir den Bereich der Sprache
vermessen; Wirklichkeit ist, wie der eingangs zitierte Leitsatz festhalt, sprach-

13 WM, S. 375-384; vgl. Emil Angehrn, «Vom Sinn des Fragens. Wege nachmetaphysi-
schen Philosophierens», in: Wege des Verstehens. Hermeneutik und Geschichtsdenken, Wiirz-
burg: Kénigshausen & Neumann 2008, S. 51-68.

14 Hans-Georg Gadamer: «Mensch und Sprache», in: Gesammelte Werke, Bd. 2, 2. durch-
gesehene Aufl, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993, S. 146-155, hier S. 152.



Universalitat der Hermeneutik?

lich verfasst, das Sprechen erstreckt sich auf das Sein im Ganzen. Sprache ist
gewissermaflen das Medium, in welchem der Mensch und die Wirklichkeit sich
begegnen und sich fiireinander 6ffnen, die Mitte, «durch die sich das Bewusst-
sein mit dem Seienden zusammenschlief3t».'> Dabei wird dieses Zusammentref-
fen in der emphatischen hermeneutischen Lesart dahingehend vertieft, dass sie
sich keiner subjektiven Sprachkompetenz verdankt, sondern in dem, was sich
zu erkennen gibt und zum Menschen spricht, griindet. Ahnlich wie Heidegger
umschreibt Gadamer diese Umkehrung auch in der Formel, dass das Sein bzw.
die Sprache selbst spricht; was Heidegger am griechischen Begrift der Wahrheit
als Unverborgenheit festmacht, erkennt Gadamer exemplarisch in der platoni-
schen Bestimmung des Schonen als desjenigen, was leuchtet und sich von sich
her zeigt." Allerdings gibt es den anderen Schliisselbegriff der Gadamerschen
Hermeneutik, den Begriff des Gesprichs, der eher die komplementire Seite zur
Erkenntnis, das kommunikative Element, zu akzentuieren scheint. Die Frage ist,
wie sich beide Stofirichtungen der Sprache, die kommunikative und die kogni-
tiv-darstellungsmaflige, zueinander verhalten.

Es ist eine Frage, die in neueren Diskussionen kontrovers verhandelt wor-
den ist, wobei sowohl die Hierarchie zwischen beiden Funktionen wie die Frage
ihrer Divergenz und Verschrankung zur Diskussion stehen. Thre strukturelle
Divergenz betont Jirgen Habermas, der damit eine kritische Gegenwendung
zur Hermeneutik verbindet, indem er aufseiten der Kommunikation primér das
normativ-universalistische Element der Verstindigung betont, wahrend er die
Funktion der WelterschliefSung einer partikularistischen, kulturell gebundenen
Orientierung zuweist.'” Zwischen beiden Ausrichtungen der Sprache, dem Ver-
héltnis zu anderen Menschen und dem Bezug zur Welt, besteht hier eine struk-
turelle Hierarchie, mit der sich aber gleichzeitig eine Verflechtung beider Seiten,
genauer: eine Fundierung der Erkenntnis- und Darstellungspotenz der Sprache
in ihrer pragmatisch-kommunikativen Dimension verbindet. Auch andere An-
sitze der Sprachtheorie betonen die wechselseitige Verweisung beider Funktio-
nen. In markanter Weise kommt sie in der von der Interaktion ausgehenden
evolutionstheoretischen Perspektive zum Tragen, deren Stufen Tomasello mit
dem Fluchtpunkt der geteilten Intentionalitdt verbindet, in welcher sich der
Schwerpunkt von der handlungsbezogenen Interaktion zur erkennenden Welt-

15 Hans-Georg Gadamer: «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge», in: Gesam-
melte Werke, Bd. 2, Tiibingen: Mohr 1993, S. 66-76, hier S. 72.

16 WM, S. 481-494.

17 Habermas, Jiirgen: « Hermeneutische und analytische Philosophie», in: Ders.: Philoso-
phische Texte. Studienausgabe in fiinf Bdnden, Bd.2: Rationalitits- und Sprachtheorie,
Frankfurt a.M. 2009, S. 67; ders.: «Philosophie und Wissenschaft als Literatur?», in: ders.:
Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988,
S. 242-266.

23



24

Emil Angehrn

aneignung verlagert. Noch direkter werden Kommunikation und Wirklichkeits-
erfassung in der von Waldenfels und anderen betonten Responsivitit des Welt-
bezugs verschrankt, der gemidfd Erkenntnis einem entgegenkommenden Sinn,
einer sich mitteilenden Natur oder Sprache der Dinge antwortet. Nicht zuletzt
wird die Verschrankung in eben jenen Konzepten bedeutsam, welche das Ge-
sprich ins Zentrum des Sinngeschehens riicken. Gerade wenn darin das genuin
dialogische Element, das Sichwenden an Andere und Horen auf Andere bestim-
mend wird, entsteht ein Uberschuss iiber den blof3 wechselseitigen Bezug zwi-
schen Subjekten hinaus: Zum Anderen und mit dem Anderen sprechen lebt
vom Vertrauen, im Gespréch nicht nur die fremde Intention, sondern das vom
Anderen Gemeinte und die geteilte Sache zu erfassen. Dieses Vertrauen tragt
den Dialog zwischen Ich und Du wie den Austausch zwischen Kulturen oder
die Ubersetzung zwischen Sprachen. Die Begegnung hat ihr Ziel nicht in der
wechselseitigen Introspektion, sondern im Teilen eines gemeinsamen Lebens
und Weltbezugs.

4. Die Verstehbarkeit der Welt
und die Offenheit des Sinns

Dies fithrt zurtick zur Eingangsfrage nach der Reichweite und Stellung der Her-
meneutik. Die beiden Funktionen der Sprache als Mittel der Kommunikation
und der Erkenntnis haben einen Konvergenzpunkt darin, dass Sprache als Me-
dium des Sinns fungiert. Als Medium der Sinnbildung und Sinnrezeption ist
Sprache in urspriinglicher Weise sowohl in unser Verhaltnis zu anderen Men-
schen wie zur Welt eingelassen. Das Wunder der Sprache, das sich im kindli-
chen Spracherwerb stufenweise ereignet, ist das — fiir das Kind wie fiir die El-
tern — tiberwiltigende Erlebnis, wie sich im Hineinkommen in die Sprache, im
Erlernen von Worten und Sétzen die Dinge in einem neuen Licht zeigen, wie
die Welt sich 6ffnet und in ihrem Sinn verstehbar wird."®

Mit Nachdruck unterstreicht Gadamer, dass im Gesprach das originare
Verstehen nicht einfach auf das Du, sondern auf «das, was es uns Wahres sagt»,
gerichtet ist." Anders als fiir den Dialogismus gilt Gadamers Hauptakzent nicht
der Begegnung mit dem Anderen, sondern der Erfahrung der Welt, genauer der
Selbstoffenbarung des Wirklichen, die sich in Kunst, Philosophie und Geschich-
te vollzieht. Verstehen heifit Offensein fiir das, was dem Menschen entgegen-

18 Vgl. Emil Angehrn: Zur Sprache kommen. Von der Sprachlichkeit des Menschseins, Ba-
sel: Schwabe 2021, S. 9ff.

19 Hans-Georg Gadamer: «Vorwort zur 2. Auflage (1965)», S.445; gegen Schleiermachers
Konzept des psychologischen Verstehens betont Gadamer, dass das « Wunder des Verstehens
[...] nicht eine geheimnisvolle Kommunion der Seelen, sondern eine Teilhabe am gemeinsa-
men Sinn ist» (WM, S. 297).



Universalitat der Hermeneutik?

kommt und sich ihm zeigt, wie Gadamer mit dem Rilke-Gedicht im Vorspann
zu Wahrheit und Methode pragnant veranschaulicht: Nicht Selbstgeworfenes,
sondern den Ball der ewigen Mitspielerin zu fangen ist das wahre « Vermégen —
nicht deines, einer Welt».20 Verstehen ist letztlich von der Uberzeugung geleitet,
dass gegebener, nicht selbstgeschaffener Sinn das Begreifen trigt. Unsere Fahig-
keit zum Sinn ist nicht nur eine subjektive Potenz des Hervorbringens, sondern
unser Vermogen zum Vernehmen der Welt, das zuletzt in dieser selbst griindet,
deren eigenes ist. Wenn Gadamer dieses Vermogen als Macht der Sprache aus-
fihrt, so verschrankt sich in ihr die Sprache des Menschen mit derjenigen der
Dinge. Sprache ist das Vermdgen, die Welt zu verstehen, das darin griindet,
dass sie das Medium ist, in welchem die Welt sich selbst offenbart.

Der Schlussabschnitt von Wahrheit und Methode ist dem Versuch gewid-
met, diese beiden Stringe des Verstehens und Sichmitteilens zu verkniipfen.
Dies soll ohne Hypostasierung eines objektiven Sinns geschehen, sondern in
phanomenologischer Nachzeichnung eines Verstehensprozesses, der kein autar-
kes Tun, sondern in genauem Sinn eine Erfahrung ist, in welcher etwas sich
zeigt und sich zu verstehen gibt. Wenn Gadamer diesen Vollzug mit Heidegger
als ein Offenbarungs- und Wahrheitsgeschehen charakterisiert, so setzt er darin
einen spezifisch hermeneutischen Akzent, indem er den Sinn- und Sprach-
aspekt im Weltbezug hervorhebt. Es geht nicht nur darum, in der Zuwendung
zum Wirklichen dem «Tun der Sache selbst»?' zu begegnen, sondern darum,
die «Sprache, die die Dinge fithren»??, zu horen, sich von den Dingen und der
Welt «etwas sagen» zu lassen.?® Dass menschliches Sprechen in der Lage ist, die
Welt in ihrer Bedeutsamkeit sowohl zu erschlieflen wie auszusagen, hat sein
Fundament darin, dass die Welt selbst sich uns im Modus des Sagens 6ffnet,
sich uns nicht nur als sichtbare zu sehen, sondern als sinnhafte zu verstehen
gibt. Das menschliche Wort wird zum Medium der Sprache der Dinge (wie
nach Heidegger das menschliche Sagen «nur das unausgesprochene Wort des
Seins zur Sprache bringt»2).

Nicht eine Sprachmystik liegt der Rede von einer Sprache der Dinge zu-
grunde, sondern die Erfahrung, dass wir die Welt verstehen kénnen, dass sie
uns etwas sagt. Wenn ich oben die Fundamentalitit der Sprache mit der Unhin-
tergehbarkeit des Verstehens im menschlichen Selbst- und Weltverhéltnis ver-
kniipft habe, so kommt die Verweisung hier von der Gegenseite zum Tragen:
Fundamental ist das Verstehen, und es ist in gewisser Weise Grund dafiir, dem-

20 WM, S. XIIL

21 WM, S. 468.

22 WM, S. 480.

23 Hans-Georg Gadamer: « Vorwort zur 2. Auflage (1965)», S. 445.

24 Martin Heidegger: «Brief iiber den Humanismus», in: ders.: Wegmarken, Gesamtausga-
be Bd. 9, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 313-364, (361).

25



26

Emil Angehrn

jenigen, was sich zu verstehen gibt, selbst Sprache oder Sprachférmigkeit zuzu-
sprechen. Der Streit um die Reichweite der Sprache, die Kontroverse dariiber,
ob die Ausdehnung der Metaphern des Sprechens, des Textes, der Lektiire auf
nicht-verbale Gegenstande, Kunstformen und Praktiken gerechtfertigt oder ir-
refithrend ist, ist nicht durch interne Analyse des Sprachcharakters dieser Ge-
genstande zu entscheiden. Die Frage nach der Lesbarkeit der Welt oder der
Sprache der Bilder ist vonseiten des Verstehens, der Formen und Grenzen des
verstehenden Umgehens mit diesen Gegenstdnden zu erértern. Die Universali-
tat der Hermeneutik kann sich nicht auf die Universalitit einer ihr vorauslie-
genden Sprache abstiitzen, sondern liegt im intrinsischen Sprachcharakter des
Verstehens und des verstehbaren Sinns. Dass Wirklichkeit verstehbar ist, macht
ihre Sprache. Dass und in welcher Weise Sprache die Verstehbarkeit der Welt
und des eigenen Selbst konstituiert, wire im Einzelnen etwa darin aufzuzeigen,
wie das Verfligen iiber Begriffe das sinnliche Wahrnehmen in seiner Bestimmt-
heit strukturiert und in seiner Erkenntniskraft tragt. Es wére zu zeigen, in wel-
cher Weise wir in der Ausbildung von Vokabularen und differenzierten Be-
schreibungen unsere moralische und &sthetische Sensibilitit bilden, wie wir uns
in Erzahlungen unsere Vergangenheit zu eigen machen, wie wir iiber das Erler-
nen von Sprachen in fremden Kulturen und Lebenswelten heimisch werden.
Gleichzeitig ist die konstitutive Sprachlichkeit des Verstehens dahingehend
zu vermessen, dass nach dem Wirkbereich und den Grenzen des Sprachlichen
gefragt wird. Dabei sind es verschiedenartige Grenzen, die ins Spiel kommen.
Die einen haben mit der Formbestimmung der Sprache zu tun und werden
konkret im Verhéltnis der Sprache zu den genannten auflersprachlichen - vor-,
tiber-, nichtsprachlichen - Sinngestalten zum Thema. Es sind, wie ich zu zeigen
versucht habe, Grenzen, in denen das Auflerlichsein mit dem Bezogensein ein-
hergeht, indem die auflersprachlichen Formen gleichzeitig konstitutiv auf Spra-
che als Ursprung oder Fluchtpunkt, Gegenpart oder Regulativ bezogen sind.
Andere Grenzen tangieren nicht einen Auflenbezirk neben dem Medium
der Sprache, sondern haben damit zu tun, dass sich Sprechen und Ausdriicken
immer an der eigenen Beschrinktheit abarbeiten, die darin liegt, dass jeder
Ausdruck unvollstindig und jedes Verstehen endlich ist. Solche Endlichkeit ist
Kehrseite der Offenheit und Unabschliefbarkeit, in welche hinein sich das Ge-
sprach der Menschen bewegt und das Verlangen des Verstehens sich 6ffnet.
Von wiederum anderer Art sind die Grenzen, die nicht in der Ohnmacht
der Sprache wurzeln, sondern darin, dass Sagen und Verstehen mit Grenzen des
Sagbaren und Verstehbaren selbst konfrontiert sind. Es sind Grenzen, die in der
Negativitit dessen griinden, was sich nicht nur dem subjektiven Meinen, son-
dern der Sinnsupposition als solcher entzieht. Sprache und Verstehen sind in
radikaler Weise herausgefordert durch das Irrationale, das Bose, das Leiden, das



Universalitat der Hermeneutik?

sich der Vernunft, dem Wort, dem Verstehen widersetzt.?s Infrage steht der
Universalititsanspruch der Hermeneutik nicht als Methodenprogramm einer
Disziplin (gegen das etwa die Materialitit und Auflerlichkeit der Kulturge-
genstande ins Spiel gefithrt werden), sondern als eine basale Unterstellung, die
von der Sinnhaftigkeit — Vers6hntheit, Verniinftigkeit - des Wirklichen aus-
geht. Verstehen ist hier in grundlegender Weise mit dem Anderen des Sinns,
nicht nur den Grenzen der Sprache, konfrontiert. Es ist die Grenzerfahrung, die
als metaphysischer Skandal und Provokation der Vernunft in der Tradition be-
kannt ist und ihre Ausformulierung in der Theodizee und Geschichtsphiloso-
phie findet. Es gibt das Andere der Ratio und des Sinns, und Hermeneutik, die
das Territorium des Verstehens vermisst, hat sich auch zu diesem Anderen in
ein Verhéltnis zu setzen. Menschliches Verstehen hat seine Grenzen anzuerken-
nen und die «Unvermeidbarkeit des Unbegreiflichen im Leben und Denken» in
das Selbstverstandnis des Menschen aufzunehmen.?

Indessen bleibt die offene Frage, in welcher Weise die Konfrontation mit
den Grenzen der Sprache die Universalititsthese der Hermeneutik tangiert. Ga-
damer stellt klar, dass die hermeneutische Perspektive, die auf einen lesbaren
Sinn, ein «Ganzes von Sinn» in den Dingen ausgreift, keinen «Sinn des Gan-
zen» unterstellt.?” Doch auch wenn sie ohne metaphysische Sinnpostulate aus-
kommt und sich explizit in die ungesicherte Offenheit des Verstehens stellt,
bleibt unverkennbar, dass sie von einem grundlegenden Vertrauen in ein
letztliches Verstehenkonnen lebt. Der hermeneutische «Vorgrift der Vollkom-
menheit»?® ist nicht nur eine Vergewisserung des Fluchtpunkts des Verstehens
nach Art einer regulativen Idee, sondern zugleich ein Fundament, welches die
Verstehensintention ermoglicht und sie tragt. Zwischen Vertrauen und Miss-
trauen - den polaren Kristallisationspunkten des hermeneutischen Dispositivs
(man denke an Ricceurs <Hermeneutik des Verdachts>) — besteht keine Symme-
trie: «Einverstdndnis ist urspriinglicher als Missverstindnis.»?? Wenn Herme-
neutik auch die Moglichkeit des Scheiterns ernstnehmen muss, wenn sie sich,
wie die Hermeneutik-Kritik betont, wesentlich auch mit Sinnverzerrungen, mit
Sinnkrisen und Sinndefiziten auseinanderzusetzen hat, so tut sie dies innerhalb
eines ungesichert-offenen Ausgriffs des Verstehens, eines Ausgriffs unseres

25 Vgl. Emil Angehrn: Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2000, S. 296-337.

26 Ingolf U. Dalferth: Das Bose. Essay tiber die Denkform des Unbegreiflichen, Tiibingen:
Mohr Siebeck 2006, S. 203.

27 Hans-Georg Gadamer: « Vorwort zur 2. Auflage (1965)», S. 445.

28 WM, S. 299,

29  Hans-Georg Gadamer: «Sprache und Verstehen», in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Tiibin-
gen: Mohr Siebeck 1993, S. 184-198, (187).

27



28

Emil Angehrn

Sprechens und Verstehenwollens auf den Sinn als Horizont des menschlichen
Seins.

Wenn man sich fragt, woher dieser Ausgriff seine Kraft angesichts der
Fragilitat aller Verhéltnisse bezieht, so kann die Antwort nur lauten, dass der
Glaube in den Sinn des Sprechens, das Vertrauen auf den Logos, von welchem
Sokrates in der Stunde der grofiten Verunsicherung angesichts des bevorstehen-
den Todes zu seinen Schiilern spricht, kein anderes Fundament auf3erhalb
seiner selbst hat. Sokrates’ Aufruf ist der Appell an das Miteinanderreden, die
Aufforderung, nicht abzulassen vom Vertrauen in die Kraft der Worte - als
einzige Gegenwehr gegen die Gefahr, zu Rede-Verichtern (misologoi), Sprach-
defitisten zu werden, wie andere in der Desillusion iiber ihre Mitmenschen zu
Menschenfeinden (misanthropoi) werden.®® Das Vertrauen, dass das Sprechen
und der Wille zur Verstindigung einen Sinn haben, konvergiert mit einer Uto-
pie der Sprache, in der sich die beiden Fluchtlinien des unbegrenzten Gespréchs
und des restlosen Offenbarens verschranken. Es ist das Ideal einer Teilhabe an
der Helligkeit der Welt und ErschlieSung der eigenen Erfahrung ebenso wie der
gelingenden Mitteilung und Artikulation des zu Sagenden. Sigmund Freud be-
richtet vom dreijahrigen Kind im dunklen Zimmer, das die Tante bittet, mit
ihm zu sprechen, da es sich im Dunkel fiirchte, und das auf deren Einwand, was
es denn davon habe, es sehe sie ja nicht, antwortet: «Das macht nichts, wenn
jemand spricht, wird es hell.»3" Es ist eine wunderbare Szene und eine tiefe In-
tuition, die die Antwort ausspricht. Ohne Sprache bleibt die Welt stumm und
dunkel, im Licht geht sie auf, im Sprechen wird sie hell.

In alledem zeigt sich, inwiefern der hermeneutische Vorgriff, der immer
ein uneingeholter Vorgriff bleibt, nicht irgendeiner idealisierenden Projektion
entstammt, sondern ein innerstes Begehren des Menschen artikuliert, das
gleichzeitig ein inneres Konnen und Wollen zum Tragen bringt. Dass der
Mensch das sprechende Lebewesen ist, heifit nicht nur, dass er eine bestimmte
Fahigkeit besitzt, sondern dass er kraft der Sprache Mensch ist. Der Universa-
litatsanspruch der Hermeneutik, so unbestimmt und unabgesichert er sei, ist
keine Aussage iiber eine feststellbare Natur des Sinns oder der Sprache, son-
dern eine Aussage iiber den Menschen, ein Ausdruck dessen, dass der Mensch
das verstehende Wesen, das verstehen-wollende, nach Verstindnis verlangen-
de Wesen ist.

30  Platon: Phaidon, 89b-d.
31 Sigmund Freud: Gesammelte Werke, Bd. V, Frankfurt a. M.: Fischer *1968, S. 126.



Universalitat der Hermeneutik?

Literaturverzeichnis

Angehrn, Emil: Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen. Tiibingen: Mohr Siebeck
2000.

- : Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen. 2., durchgesehene Aufl. Tiibingen:
Mohr Siebeck 2010.

- : «Vom Sinn des Fragens. Wege nachmetaphysischen Philosophierens». In: Wege des Ver-
stehens. Hermeneutik und Geschichtsdenken. Wirzburg: Konigshausen & Neumann
2008, S. 51-68.

— Zur Sprache kommen. Von der Sprachlichkeit des Menschseins. Basel: Schwabe 2021.

Aristoteles: Politik. Eingeleitet, {ibersetzt und kommentiert von Olof Gigon. 2., durchgesehene
und um einen Kommentar erweiterte Auflage. Ziirich/Stuttgart: Artemis Verlag, 1971.

Becker, Alexander/Vogel, Matthias (Hrsg.): Musikalischer Sinn. Beitrdge zu einer Philosophie
der Musik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986.

Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. Berlin: Berlin University
Press 1994.

Bredekamp, Horst/Kramer, Sibylle: «Kultur, Technik, Kulturtechnik. Wider die Diskursivie-
rung der Kultur». In: Sibylle Krdmer/Horst Bredekamp (Hrsg.): Bild, Schrift, Zahl (Rei-
he Kulturtechnik). Miinchen: Fink 2003, S. 11-22.

Bredekamp, Horst/Kramer, Sibylle (Hrsg.): Bild, Schrift, Zahl (Reihe Kulturtechnik). Miin-
chen: Fink 2003.

Bubner, Riidiger/Cramer, Konrad/Wiehl, Reiner (Hrsg.): Hermeneutik und Dialektik. Hans-
Georg Gadamer zum 70. Geburtstag. Bd. 1. Tiibingen: Mohr 1970.

Dalferth, Ingolf U.: Das Bése. Essay iiber die Denkform des Unbegreiflichen. Tibingen: Mohr
Siebeck 2006.

Freud, Sigmund: Gesammelte Werke. Bd. V. Frankfurt a. M.: Fischer 1968.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneu-
tik. Gesammelte Werke, Bd. 1. Tiibingen: Mohr Siebeck 1986.

- : «Vorwort zur 2. Auflage (1965)». In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Tiibingen: Mohr Siebeck
1993, S. 437-448.

- : «Mensch und Sprache». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneutik II. 2., durchgesehene
Aufl. Tiibingen: Mohr Siebeck 1993, S. 146-155.

- : «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge». In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Tiibin-
gen: Mohr Siebeck 1993, S. 66-76.

- : «Sprache und Verstehen». In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Tiibingen: Mohr Siebeck 1993,
S. 184-198.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Prdsenz. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2004.

Habermas, Jiirgen: « Der Universalititsanspruch der Hermeneutik». In: Riidiger Bubner/Kon-
rad Cramer/Reiner Wiehl (Hg.): Hermeneutik und Dialektik. Bd. 1. Tiibingen: Mohr
1970, S. 73-103.

— : «Hermeneutische und analytische Philosophie». in: Ders.: Philosophische Texte. Studi-
enausgabe in fiinf Binden, Bd. 2: Rationalitits- und Sprachtheorie, Frankfurt a. M. 2009,
S.29-69.

- : «Philosophie und Wissenschaft als Literatur?». In: Nachmetaphysisches Denken. Philoso-
phische Aufsitze. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988, S. 242-266.

29



30

Emil Angehrn

Heidegger, Martin: «Brief iiber den Humanismus». In: Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9.
Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 313-364.

Horisch, Jochen: Die Wut des Verstehens. Zur Kritik der Hermeneutik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1988.

Neumann, Gerhard/Weigel, Sigrid (Hrsg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaft zwi-
schen Kulturtechnik und Ethnographie. Miinchen: Fink 2000.

Platon: «Kratylos». Ubers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Samtliche Werke, Bd. 3.
Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 395-575.

— «Phaidon». Ubers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Simtliche Werke, Bd. 3.
Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 1-208.

Stoellger, Philipp (Hrsg.): Genese und Grenzen der Lesbarkeit. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann 2007.

Tomasello, Michael: Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2009.

Wellmer, Albrecht: Versuch iiber Musik und Sprache. Miinchen: Hanser 2009.



Hat Gadamer Recht?

Simone Glanert*

«Wer als Laie zu [...] der juristischen Diskussion des hermeneu-
tischen Problems Stellung nehmen will, wird sich nicht in die ju-
ristische Einzelarbeit vertiefen konnen ».

Hans-Georg Gadamer’

«Es hat von alters her [...] eine juristische Hermeneutik gegeben.»? Mit diesen
Worten weist Hans-Georg Gadamer schon in den ersten Zeilen seiner Einlei-
tung zu Wahrheit und Methode auf die lange Geschichte der Auslegung von
Rechtstexten hin.® Es handelt sich hierbei nicht um eine rein nebensichliche
historische Information, der im Rahmen der von Gadamer entwickelten philo-
sophischen Hermeneutik keinerlei weitere Beachtung zu schenken wiére. Wie
sich an spiterer Stelle herausstellt, spielt die juristische Hermeneutik in Gada-
mers Werk eine ganz besondere Rolle.

Gadamer widmet im zweiten Teil von Wahrheit und Methode, der von den
«Grundziige[n] einer Theorie der hermeneutischen Erfahrung» handelt, einen
Abschnitt der «juristischen Hermeneutik». Mit diesem etwas iiber 15 Seiten

* Reader in Law, Kent Law School, Canterbury (England). An dieser Stelle mochte ich
Pierre Legrand meinen besonderen Dank fiir die kontinuierliche Ermutigung zu kritischen
interdiszipliniren Gedankengéngen in der Rechtsvergleichung aussprechen. Ferner danke ich
Andrea Gadamer fiir die freundliche Genehmigung, Zitate aus der personlichen Korrespon-
denz von Hans-Georg Gadamer verwenden zu diirfen. Ich trage jedoch die alleinige Verant-
wortung fiir die hier zum Ausdruck gebrachten Ideen.

1 Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik und Historismus». In: ders.: Gesammelte Werke,
Bd. 2: Wahrheit und Methode: Erginzungen. Tiibingen: Mohr Siebeck 1993 [1965], S. 392.

2 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Aufl. Tiibingen: Mohr Siebeck 1990
[im Folgenden: WM].

3 Siehe Lieber, Francis: Legal and Political Hermeneutics. Boston, MA: Charles C. Little
and James Brown 1837; Leyh, Gregory (Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, Theory, and
Practice. Berkeley/Los Angeles/Oxford: University of California Press 1992; Senn, Marcel/
Fritschi, Barbara (Hrsg.): Rechtswissenschaft und Hermeneutik. Stuttgart: Franz Steiner Verlag
2009; Omaggio, Vincenzo/Carlizzi, Gaetano (Hrsg.): Ermeneutica e interpretazione giuridica.
Turin: G. Giappichelli Editore 2010; Meder, Stefan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis,
Michael (Hrsg.): Juristische Hermeneutik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden:
Nomos 2012; Glanert, Simone/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investiga-
tions. London/New York: Routledge 2017.



32

Simone Glanert

langen Text will er uns keine detaillierte historische Studie der juristischen Her-
meneutik liefern. Vielmehr geht es Gadamer darum, die «exemplarische Bedeu-
tung der juristischen Hermeneutik»* hervorzuheben. Gadamer zufolge zeigt die
juristische Hermeneutik auf anschauliche Art und Weise, dass jedem Verstehen
eine «Applikation»® zugrunde liegt. Indem die juristische Hermeneutik die Ap-
plikation ins rechte Licht riickt, erlaubt sie, so Gadamer, «die alte Einheit des
hermeneutischen Problems wiederherzustellen» .6

Gadamers Argument der «exemplarische[n] Bedeutung der juristischen Her-
meneutik» ist nicht nur fiir Philosophen und Rechtshistoriker von Interesse.” Sei-
ne Gedanken zur Interpretation von Rechtstexten sind auch fiir Rechtsvergleicher
relevant.? Man stelle sich z. B. einen englischen Professor fiir Tierrecht vor, der
Untersuchungen zur gesetzlichen Regelung von Stierkimpfen in Frankreich und
Spanien betreibt.? Diesem Forscher wird es vornehmlich darum gehen, ein tiefes
Verstindnis vom franzésischen und spanischen Tierrecht zu erlangen. Dabei wird
er sich darum bemiihen, so genau wie méglich zu verstehen, wie Franzosen und
Spanier ihre Tierrechte auslegen. Dariiber hinaus wird der englische Jurist durch
die Konfrontation mit dem franzdsischen und spanischen Tierrecht auch ein bes-
seres Verstindnis von den Eigenheiten des englischen Tierrechts gewinnen. Im
Zentrum einer jeden rechtsvergleichenden Studie - ob nun zum Tierrecht, Fami-
lienrecht, Vertragsrecht oder Verfassungsrecht unterschiedlicher Lander - steht
immer die Frage nach den Modalititen des Verstehens von sowohl fremdem als
auch eigenem Recht."®

Allerdings gibt Gadamers Abschnitt zur «exemplarische[n] Bedeutung der
juristischen Hermeneutik» dem Rechtsvergleicher zu denken. Wie hat Gadamer
Recht eigentlich verstanden? Was war sein Rechtsverstindnis? Beziehen sich
seine Reflexionen zur juristischen Hermeneutik ausschliellich auf die Ausle-

WM, S. 330.
Ebd,, S. 335, Hervorhebung im Original.
Ebd,, S. 334, Hervorhebung im Original.

7 Siehe Mootz, Francis J. (Hrsg.): Gadamer and Law. London/New York: Routledge 2007;
Jens Kaspers: Philosophie - Hermeneutik — Jurisprudenz. Die Bedeutung der philosophischen
Hermeneutik Hans-Georg Gadamers fiir die Rechtswissenschaften. Berlin: Duncker & Humblot
2014.

8  Siehe Glanert, Simone: «The Interpretation of Foreign Law: How Germane Is Gada-
mer?». In: Glanert, Simone/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations.
London/New York: Routledge 2017, S. 63-80.

9 Siehe Glanert, Simone: «The Corrida, For Example: How Comparative Understanding
Fares». In: Glanert, Simone/Mercescu, Alexandra/Samuel, Geoffrey (Hrsg.): Rethinking Com-
parative Law. Cheltenham/Northampton, MA: Edward Elgar 2021, S. 183-205.

10 Siehe Legrand, Pierre: «Foreign Law: Understanding Understanding». In: Journal of
Comparative Law 6 (2011), S. 67-177; ders.: «What Is That, To Read Foreign Law?». In:
Journal of Comparative Law 14 (2019), S. 290-310.

o o N~



Hat Gadamer Recht?

gung von deutschem Recht? Oder haben sie iiber das deutsche Recht hinaus
auch Giiltigkeit fiir die Interpretation von Recht in anderen Landern? Inwiefern
kann Gadamers juristische Hermeneutik als «exemplarisch» angesehen wer-
den? Kurzum: Hat Gadamer Recht?

Auf die Frage «Hat Gadamer Recht?» moéchte ich im Weiteren sowohl mit
«Ja» als auch mit «Nein» antworten. Dabei werde ich in zwei Schritten vorge-
hen. Erstens werde ich darauf aufmerksam machen, dass Gadamers Gedanken
zur juristischen Hermeneutik stark von einem deutschen rechtsdogmatischen
Ansatz geprigt sind. Seine Uberlegungen beziiglich der Auslegung von Recht
beziehen sich nur auf das deutsche Recht und die deutsche Rechtskultur. Gada-
mers Aussagen treffen lediglich auf Deutschland, einige Nachbarlander sowie
Léander, die das deutsche Recht iibernommen haben, zu. Sie sind daher nur von
sehr begrenzter Bedeutung.

Zweitens werde ich aufzeigen, dass Gadamers Ansichten zur Auslegung
von Recht nicht auf andere Rechtskulturen tibertragbar sind. Beispielsweise im
englischsprachigen Raum, in Rechtskulturen, die dem Common Law zugeord-
net werden, denkt man das Recht und dessen Auslegung nicht so wie in
Deutschland. Im amerikanischen oder englischen Recht nimmt der Vorgang
der Applikation eine ganz andere Form an. Dabei geht es nicht nur um andere
Methoden der Rechtsauslegung, sondern um sehr unterschiedliche, tief verwur-
zelte kulturelle Praktiken, die geschichtliche, politische, religiose und andere
Urspriinge mit weitreichenden Konsequenzen haben. Gadamer, der sich in
Wahrheit und Methode ausnahmslos auf die Applikation von deutschem Recht
konzentriert, hat diese wichtige Nuance nicht machen kdnnen.

Letztendlich ist die These der «exemplarische[n] Bedeutung der juristi-
schen Hermeneutik» aus der Sicht des Rechtsvergleichers nicht tiberzeugend.
Dennoch kann Gadamers philosophische Hermeneutik einen wichtigen Beitrag
zur Rechtsvergleichung machen.

. Gadamers deutsche Rechtsdogmatik

Gadamer hat mit der Niederschrift von Wahrheit und Methode in den 1950er
Jahren begonnen." Im Vorentwurf des Buches, der in der Handschriftenabtei-
lung der Universitit Heidelberg zu finden ist, gibt es «zur juristischen Herme-
neutik nur eine Auflerung».'2 In dem ersten Manuskript wird «[d]ie juristische

11 Siehe Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. 2., durchgesehene Aufl.
Tiibingen: Mohr Siebeck 2013, S. 318-320.

12 Avenarius, Martin: « Universelle Hermeneutik und Praxis des Rechtshistorikers und Ju-
risten. Die Entwicklung ihres Verhaltnisses im Lichte der Diskussion zwischen Gadamer und
Wieacker». In: Meder, Stephan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, Michael (Hrsg.): Juris-
tische Hermeneutik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: Nomos 2013, S. 68.

33



34

Simone Glanert

Hermeneutik [...] nur als unselbstindiger Gesichtspunkt in Bezug genom-
men»." Folglich wurde der Abschnitt zur «juristischen Hermeneutik» erst in
der endgiiltigen Fassung des Werkes im Laufe des Wintersemesters 1958/59
hinzugefigt.'4

Ausschlaggebend fiir diese spite Entscheidung war Gadamers kritische
Auseinandersetzung mit dem Werk des italienischen Rechtshistorikers, Philoso-
phen und Theologen Emilio Betti (1890—-1968)." Im Jahre 1955 legte Betti seine
hermeneutische Theorie in dem Buch Teoria generale della interpretazione vor
(ein 2. Band erschien 1960)." Nur ein Jahr zuvor hatte Betti einen Beitrag mit
dem Titel Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre in der Festschrift
fiir Ernst Rabel veroffentlicht.'” Es ist wahrscheinlich dieser, in deutscher Spra-
che verfasste Text aus dem Jahre 1954, der Gadamers Interesse an der juristi-
schen Hermeneutik geweckt hat.'® Gadamer und Betti hatten sehr unterschied-
liche Auffassungen von der Hermeneutik. Betti, so Gadamer, «[vermag] das
Problem der Hermeneutik nur als ein Methodenproblem zu denken [...], tief in
den Subjektivismus befangen, um dessen Uberwindung es geht»."” In einem
Brief an Franz Wieacker (1908—1994), seinerzeit ein eminenter deutscher Pro-
fessor fiir romisches Recht, biirgerliches Recht und neuere Privatrechtsge-
schichte, schrieb Gadamer: « Was Betti betrifft, so ist er mir im Grunde zu un-
philosophisch. Er mochte Regeln, wo ich dariiber nachdenke, unter welchen
Bedingungen die Anwendung seiner Regeln steht.»2°

Obwohl Gadamer fiir die juristische Hermeneutik grofles Interesse zeigte,
war er auf dem Gebiet der Rechtswissenschaften nicht bewandert.?! Gadamer

13 Ebd, S. 69.

14 Siehe Grondin, supra Fn. 11, S. 320.

15 Siehe Wright, George: «On a General Theory of Interpretation. The Betti-Gadamer Dis-
pute in Legal Interpretation». In: American Journal of Jurisprudence 32 (1987), S. 191-244;
Vinx, Lars: «Some Untidy Reflections on the Betti-Gadamer Debate». In: Betti, Emilio: Her-
meneutics as a General Methodology of the Sciences of the Spirit. London/New York: Routledge
2021, S. xi-xxv.

16  Siehe Betti, Emilio: Teoria generale della interpretazione. 2 Bde. Mailand: Giuffré 1955-
1960. Fiir die deutsche Ubersetzung des Textes aus dem Jahre 1955, siehe Betti, Emilio: Allge-
meine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften. Tiibingen: Mohr Siebeck 1962.
17 Siehe Betti, Emilio: «Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre». In: Kunkel,
Wolfgang/Wolff, Hans-Julius (Hrsg.): Festschrift fiir Ernst Rabel. 2. Bd. Tiibingen: Mohr Sie-
beck 1954, S. 79-168.

18 Siehe Grondin, Jean: «Gadamer’s Interest for Legal Hermeneutics». In: Glanert, Simo-
ne/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. London/New York:
Routledge 2017, S. 51.

19 Gadamer, supra Fn. 1, S. 394.

20 Gadamer, Hans-Georg: Brief an Franz Wieacker vom 31.1.1962. Deutsches Literaturar-
chiv Marbach a. N., HS 005011929.

21 Grondin, supra Fn 18, S. 48-62.



Hat Gadamer Recht?

hatte Philosophie und griechische Philologie studiert. Ein rechtswissenschaftli-
ches Studium hatte er nicht abgeschlossen. Gadamer war sich seiner Grenzen
sehr wohl bewusst. So schrieb er im Jahre 1977 an Wieacker: «Schade, daf§ mir
juristische Ausbildung fehlt, so dafl es mir nicht gelingt, meine Intention ange-
messen zu formulieren.»?2

Als Laie stiitzt Gadamer sich in seiner Untersuchung zur juristischen Her-
meneutik auf die Schriften einer recht kleinen Anzahl von Juristen. Er beruft
sich auf die Arbeiten Bettis und Wieackers. Gadamer verweist ebenfalls auf die
Werke von Ernst Forsthoff (1902—1974), Professor fir Staats- und Verwal-
tungsrecht, und Karl Engisch (1899-1990), Professor fiir Strafrecht und Rechts-
philosophie. Ferner zitiert er die Schrift System des romischen Rechts aus dem
Jahre 1840 von Friedrich Carl von Savigny (1779-1861). Einige Juristen, wie
zum Beispiel Betti, hat Gadamer personlich gekannt.? Auch mit Wieacker hat
er iiber Jahrzehnte hinweg regelméfligen Kontakt gepflegt.?* Alle die von Gada-
mer in Wahrheit und Methode genannten Autoren waren stark von der deut-
schen Rechtskultur geprégt.25 Sogar Betti stand wie viele andere italienische Ju-
risten der deutschen Rechtswissenschaft nahe. Der Einfluss des deutschen
Rechts ist z. B. in der Reform des italienischen Zivilgesetzbuchs (Codice civile)
im Jahre 1942 deutlich sichtbar.2é

Gadamers Quellenwahl beeinflusst unweigerlich seine Wortwahl. Im Ab-
schnitt zur «exemplarische[n] Bedeutung der juristischen Hermeneutik» ver-

22 Gadamer, Hans-Georg: Brief an Franz Wieacker vom 24.8.1977. Deutsches Literaturar-
chiv Marbach a. N., HS 005011929.

23 Gadamer stand mit Betti im Zeitraum von 1958 bis 1962 im Briefwechsel. Siehe Deut-
sches Literaturarchiv Marbach a. N., 005088497 und HS002150016. Eines der ersten Treffen
zwischen den beiden Philosophen hat am 26.5.1957 stattgefunden. Siehe Betti, Emilio: Brief
an Gadamer vom 19.2.1958, Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N., 005088497.

24 Mindlichen Berichten zufolge nahm Gadamer von 1943 bis 1945 an einem interdiszi-
plindren «Kolloquium fiir Auflenpolitik und Staatenkunde» teil, das u. a. renommierte Juris-
ten wie Wieacker versammelte. Siehe Grondin, supra Fn 11, 256 Fn. 77. Ein Grofiteil der
schriftlichen Korrespondenz zwischen Gadamer und Wieacker aus den Jahren 1945 bis 1993
ist erhalten. Siehe Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N., HS005011929 und HS005232581.
25  Einige der von Gadamer genannten deutschen Juristen hatten eine umstrittene Vergan-
genheit. So wirkte Franz Wieacker, der 1933 habilitierte, in den ersten Jahren seiner akademi-
schen Laufbahn unter dem NS-Regime (Siehe Kohlhepp, Ralf: «Franz Wieacker und die NS-
Zeit». In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung 122
[2005], S. 203-223). Ernst Forsthoff, u. a. Autor des Buches Der totale Staat (1. Aufl., Ham-
burg: Hanseatische Verlagsanstalt 1933), stand ebenfalls dem NS-Regime nahe (Siehe Maunz,
Gerhard: «Ernst Forsthoff und andere ...». In: Corino, Karl (Hrsg.): Intellektuelle im Bann
des Nationalsozialismus. Hamburg: Hoffmann und Campe 1980, S. 193-203.

26 Siehe Schulze, Reiner (Hrsg.): Deutsche Rechtswissenschaft und Staatslehre im Spiegel der
italienischen Rechtskultur wihrend der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Berlin: Duncker &
Humblot 1990.

35



36

Simone Glanert

wendet Gadamer eine ganze Reihe klassischer deutscher Rechtsbegriffe. So ist
beispielsweise die Rede vom «System der rechtlichen Dogmatik»,?” dem «dog-
matischen Zweck [der] juristischen Hermeneutik» (Id.), dem «Dogmatiker»,2
der «dogmatische[n] Sonderaufgabe» der juristischen Hermeneutik (Id.), vom
«Rechtsstaat», der «Rechtssicherheit», der «Rechtsordnung» und dem «Sub-
sumtionsakt».2? Es handelt sich hierbei um ganz spezifisch deutsche rechtswis-
senschaftliche Konzepte.

Juristen im Ausland sind mit solchen deutschen Rechtsbegriffen kaum ver-
traut. Im Gegenteil, ein Wort wie «dogmatisch» hat in der englischen Sprache
eine negative, regelrecht abwertende Bedeutung. Der englische Begriff dogmatic
(im Deutschen «unnachgiebig») wird meist im Zusammenhang mit morali-
schen Fragen verwendet, keinesfalls aber im Rahmen einer juristischen Reflexi-
on. Auch die deutsche Idee der «Rechtsordnung» ist vielen ausldndischen Juris-
ten fremd. In England zum Beispiel, wo es noch nicht einmal eine schriftliche
Verfassung, geschweige denn ein Zivilgesetzbuch gibt, hat sich das Recht seit
dem 12.]Jahrhundert in eher ungeordneten Bahnen entwickelt.® Natiirlich
konnten die Engldnder eine Verfassung oder ein Zivilgesetzbuch schreiben.
Aber sie wollen es nicht. Selbst der deutsche Begriff des «Rechtsstaats» ist aus
englischer Sicht schwer verstindlich. Auch wenn das Vereinigte Konigreich aus
volkerrechtlicher Sicht als «Staat» gilt, ist der Staatsbegriff im englischen Ver-
fassungssystem weitgehend abwesend.?' Man konnte die rule of law in Betracht
ziehen.3? Jedoch geht es bei der rule of law um law, nicht um state.3® Es gibt

27 WM, S. 330.

28 Ebd,S. 333.

29 Ebd,S. 335.

30  Siehe Baker, John H.: Introduction to English Legal History. 5. Aufl., Oxford: Oxford
University Press 2019; Sandberg, Russell: A Historical Introduction to English Law. Genesis of
the Common Law. Cambridge: Cambridge University Press 2023.

31 In seiner fundierten Studie bezieht sich Kenneth Dyson auf «das Fehlen der Staatsidee»
(«the absence of state») im englischen Recht: Dyson, Kenneth H. F.: The State Tradition in
Western Europe. A Study of an Idea and Institution. Oxford: Oxford University Press 1980,
S. 41. Dyson widmet dem Verfassungsmodell des englischen Rechts einen ganzen Abschnitt,
den er als «ein[en] ungewdhnliche[n] Fall» («[a]n [a]berrant [c]ase») bezeichnet: ebd.,
S. 36-47. Fiir eine weitere ausfithrliche Behandlung dieser Frage siehe Young, Alison L.: Tur-
pin & Tomkins’ British Government and the Constitution. 8. Aufl.,, Cambridge: Cambridge
University Press 2021, S. 13-20. Den Autoren zufolge umfasst das englische Recht u. a. die
Konzepte der Krone, des Reiches, der Regierung, der Regierungsbehérden, aber es beinhaltet
nicht den Begriff des Staates. Siehe beispielsweise Town Investments Ltd v. Department of the
Environment [1978] AC 359 (HL), S. 397-400 (Lord Simon).

32 Siehe Meierhenrich, Jens/Loughlin, Martin (Hrsg.): The Cambridge Companion to the
Rule of Law. Cambridge: Cambridge University Press 2021.

33 Fir eine interessante Studie der tiefreichenden verfassungsgeschichtlichen Unterschiede
zwischen dem deutschen «Rechtsstaat», der englischen rule of law und dem franzésischen



Hat Gadamer Recht?

noch nicht einmal fiir einen Grundbegriff wie «Recht» ein Aquivalent in der
englischen Sprache. «Recht» ist nicht law.3

Gadamers Gedanken zur juristischen Hermeneutik zeugen von einem
deutschen Verstindnis von Recht und dessen Auslegung. Dies kann anhand
von wenigen Beispielen aufgezeigt werden. Zunichst steht der «Richter» im Fo-
kus von Gadamers «juristischer Hermeneutik». Mit «Jurist» ist ausdriicklich
der «Richter» gemeint.? Wie wir wissen, hat der Richter im deutschen Recht
einen ganz besonderen Stellenwert. Dies ist allein schon an der juristischen
Ausbildung in Deutschland erkennbar. Der deutsche Volljurist ist qualifiziert
tir die Rolle des Richters. Die Fahigkeit zum Richteramt wird durch den erfolg-
reichen Abschluss des Studiums der Rechtswissenschaften, des ersten Staats-
examens und, im Anschluss an das Rechtsreferendariat, des zweiten Staats-
examens erworben.

Ferner konzentriert sich Gadamer auf die Auslegung von Gesetzestexten
durch den Richter. Gadamer schreibt: «[D]er Jurist [meint] stets das Gesetz
selbst.»% Schon im rechtswissenschaftlichen Studium lernen Studenten mit Ge-
setzestexten umzugehen. Gesetzesbiicher spielen, wie wir wissen, im deutschen
Recht eine wichtige Rolle. Der Grund dafiir liegt im rémischen Recht. Das
deutsche Recht, wie alle kontinentaleuropdischen Rechtskulturen, ist im We-
sentlichen durch eine umfangreiche Kompilation romischen Rechts aus dem
6. Jahrhundert nachhaltig und charakteristisch gepridgt worden. Das, was man
mehrere Jahrhunderte spéter den Corpus Juris Civilis genannt hat, ist sozusagen
der Ursprung des deutschen Biirgerlichen Gesetzbuches.

Fiir Gadamer steht der Richter im Dienst des Gesetzesgebers. Er zieht hau-
fig Vergleiche zwischen der juristischen und der theologischen Hermeneutik. So
werden schon in der Einleitung zu Wahrheit und Methode der «Richte[r]» und
der «Pfarre[r]» in einem Atemzug genannt.’” Im Abschnitt zum «hermeneuti-
sche[n] Problem der Anwendung» hebt Gadamer Gemeinsamkeiten zwischen
beiden Hermeneutiken hervor.3 Hier ist zu lesen: « Das Wunder des Verstehens

Etat de droit siehe Loughlin, Martin: Foundations of Public Law. Oxford: Oxford University
Press 2010, S. 312-341.

34 Und droit ist auch nicht law. Fiir eine detaillierte Untersuchung dieses Arguments unter
besonderer Beriicksichtigung der Arbeit des franzosischen Philosophen Jacques Derrida, ei-
nem der wichtigsten Kritiker Gadamers, siehe z. B. Legrand, Pierre: «Jacques Derrida Never
Wrote About Law». In: Goodrich, Peter/Rosenfeld, Michel (Hrsg.): Administering Interpreta-
tion. New York: Fordham University Press 2019, S. 105-146. Legrand unterscheidet droit und
seine «nomothetische Rechtskultur» von law und seiner «idiographischen Rechtskultur»:
Ebd, S. 111.

35 WM, S. 333; 335.

3 WM, S. 332

37 Ebd,S. 1

38 Ebd, S.312-16.

37



38

Simone Glanert

besteht [...] darin, [...] uns [...] dem tberlegenen Anspruch des Textes zu
offnen. Dafiir [...] ist die juristische und die theologische Hermeneutik das
wahre Vorbild.» Gadamer fiigt hinzu: «Auslegung des gesetzlichen Willens,
Auslegung der gottlichen VerheifSung zu sein, das sind offenkundig nicht Herr-
schafts- sondern Dienstformen. Im Dienste dessen, was gelten soll, sind die
Auslegungen, die Applikation einschlieflen.»®® Im Abschnitt zur «juristischen
Hermeneutik», kommt Gadamer dann noch einmal auf mehreren Seiten ein-
dringlich auf die «theologische Hermeneutik» zu sprechen.4

Gadamers Idee des «gesetzlichen Willens»*' ist duflerst problematisch. Der
Gesetzesgeber setzt sich aus Personen unterschiedlichster Parteien zusammen.
Er hat keinen klar identifizierbaren einheitlichen Willen. Gesetze werden oft-
mals lange und stark debattiert. Der verabschiedete Gesetzestext stellt meist ei-
nen Kompromiss zwischen unterschiedlichen Interessengemeinschaften dar.
Dariiber hinaus erinnern Gadamers Gedanken zu Recht und Religion an die
romischen Wurzeln des deutschen Rechts. Der im 6. Jahrhundert regierende
Kaiser Justinian inszenierte sich als Gottes Stellvertreter auf Erden. Justinian zu-
folge waren Juristen die «Priester des Rechts» (sacerdotes).*? Jegliche Kommen-
tare seiner Gesetze waren ausdriicklich verboten.4?

Gadamer spricht also von einer ganz bestimmten Form der Applikation im
deutschen Recht, der zufolge der Richter dem Gesetzgeber untergeordnet ist.
Aus der Sicht des Rechtsvergleichers unterscheidet sich jedoch das deutsche
Modell der Applikation grundlegend vom englischen Modell.* Auch in Eng-
land gibt es das Prinzip der «parlamentarischen Souverdnitit» (parlementary
sovereignty).*® Nichtsdestotrotz sind englische Richter schon immer law-maker
gewesen.*¢ Sie tiben ihre historische Rolle als law-maker auch heute noch selbst
in der Gegenwart von Gesetzestexten aus. Das bedeutet nicht, dass englische
Richter aus dem Nichts heraus entscheiden. Sie beziehen sich auf ehemalige Ge-
richtsentscheidungen, im Englischen doctrine of precedent genannt. Und diese

39 Ebd, S.316.

40  Ebd., S.334-38.

41 Ebd, S. 316.

42 D. 1.1.1.1. (Corpus Juris Civilis, Bd. 1: Digesten, hrsg. von Theodor Mommsen/Paul
Kriiger, Berlin 1870; Nachdruck Dublin/Ziirich: Weidmann 1973).

43 Siehe D, Tanta, 21 (Corpus Juris Civilis, Bd. 1: Digesten, hrsg. von Theodor Mommsen/
Paul Kriiger, Berlin 1870; Nachdruck Dublin/Ziirich: Weidmann 1973).

4  Siehe Markesinis, Basil: «Judicial Style and Judicial Reasoning in England and Germa-
ny». In: Cambridge Law Journal 59 (2000), S. 294-309.

45 Siehe Gordon, Michael: Parliamentary Sovereignty in the UK Constitution. Process, Poli-
tics and Democracy. Oxford: Hart 2015.

46 Siehe Zander, Michael: The Law-Making Process. 8. Aufl., Oxford: Hart 2020.



Hat Gadamer Recht?

doctrine of precedent lasst dem englischen Richter enorme Entscheidungsfrei-
heit.4?

Ein klassisches Beispiel fiir die ganz unterschiedliche Macht, iiber die Rich-
ter in Deutschland und in England verfiigen, ist das Vertragsrecht. Die wich-
tigste Quelle fiir das deutsche Vertragsrecht ist das Biirgerliche Gesetzbuch
(BGB). Hier hat der Gesetzesgeber die umfangreichen Rahmenbedingungen fiir
die wirksame SchliefSung eines Vertrags, die Pflichten der Vertragsparteien, die
Konsequenzen von Vertragsverletzungen, die Anderung oder Auflosung eines
Vertrags, die Voraussetzungen fiir Schadensersatzanspriiche usw. geschaffen.
Die zu beriicksichtigenden Rechtsnormen sind iiber mehrere Biicher des BGB
verteilt. Das erste Buch, der «Allgemeine Teil», liefert allgemeine Regeln fiir
den Vertrag (siehe §§ 145ff BGB). Im zweiten Buch, unter dem «Recht der
Schuldverhiltnisse», sind unterschiedliche schuldrechtliche Vertrage, wie z. B.
der Kaufvertrag (§$ 433ff BGB) oder der Mietvertrag (§$ 535ff BGB) zu fin-
den. In England hingegen gibt es kein Zivilgesetzbuch. Dort wurde das geltende
Vertragsrecht seit dem 13. Jahrhundert weitestgehend von Richtern entwickelt.

Gadamers Abschnitt zur «juristischen Hermeneutik» ist zweifellos von ei-
nem deutschen rechtsdogmatischen Ansatz geprégt. Dieses Phanomen, dem zu-
folge der Jurist das Recht aus der Perspektive seiner eigenen Rechtskultur be-
trachtet, wird in der Rechtsvergleichung juricentrism genannt.*® Um es mit
Gadamers eigenen Worten auszudriicken, «[wéhlt] der, der versteht, nicht be-
liebig seinen Blickpunkt [...], sondern [findet] seinen Platz vorgegeben».*?
Gadamer selbst hat als deutscher Philosoph mit mangelnder juristischer Ausbil-
dung seinen Blickpunkt nicht beliebig gewdhlt, sondern seinen Platz zwangslau-
fig vorgegeben gefunden.

47 Siehe Cross, Sir Rupert/Harris, J. W.: Precedent in English Law. 3. Aufl., Oxford: Oxford
University Press 1991.

48 Siehe Legrand, Pierre: Negative Comparative Law: A Strong Programme for Weak
Thought. Cambridge: Cambridge University Press 2022, S. 61 Fn. 55, 70, 75, 81, 158, 241-42,
252, 350 Fn. 76, 391 [im Folgenden: Negative Comparative Law]; Legrand, Pierre: Compara-
tive Law and the Task of Negative Critique. London/New York: Routledge 2023, S. 82, 93, 198
Fn. 89, 270 Fn. 127, 272 [im Folgenden: Task of Negative Critique].

4 WM,S. 334.

50  Dies erinnert an Martin Heideggers Idee der « Geworfenheit». Der Mensch ist einer fak-
tischen Existenz im offentlichen Raum ausgeliefert. Er kreiert oder bestimmt sein Leben nicht
selbst, sondern ist immer schon in eine Welt geworfen. Konkret bedeutet dies, dass der
Mensch in die konstitutiven Merkmale der eigenen vorurteilshaften Vorstruktur wie Sprache,
Religion, Moral oder Recht hineingeworfen wird. Siehe Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Ti-
bingen: Max Niemeyer 2001 [1927], S. 383—84.

39



40

Simone Glanert

Il. Interkulturelle Ubertragbarkeit?

Die juristische Hermeneutik hat fiir Gadamer «exemplarische Bedeutung».5' Sie
erlaubt «die alte Einheit des hermeneutischen Problems wiederherzustellen».5
Solch ein Streben nach Universalitdt stellt uns vor die Frage der Interkulturali-
tit. Wie verhilt es sich mit der interkulturellen Ubertragbarkeit von Gadamers
juristischer Hermeneutik? Gadamers Ansichten zur Interpretation von Recht
sind, wie oben aufgezeigt, stark von einer deutschen Perspektive beeinflusst.
Konnen sie dennoch fiir fremde Rechtskulturen gelten?

Ein erstes Problem betrifft die Rolle des deutschen Richters, der Gadamer
zufolge im Dienst des deutschen Gesetzgebers steht. Doch wie wir gesehen ha-
ben, gilt diese Idee nicht fiir Linder des Common Law. Das Common Law ver-
eint alle Rechtskulturen, die vom alten englischen Recht abstammen, welches
sich ab dem 12. Jahrhundert entwickelt hat. In Landern, die dem Common Law
zugeordnet werden, hat keine weitreichende Rezeption rémischen Rechts statt-
gefunden. Natiirlich findet man auch in England oder in den USA Gesetzestex-
te. Jedoch haben englische oder amerikanische Richter legitime institutionelle
Fahigkeiten zur Rechtsetzung, iiber die deutsche Richter einfach nicht verfiigen.
Gadamer hat diesen wichtigen Unterschied nicht hervorgehoben.

Die Macht, die Richter in den Rechtskulturen des Common Law genief3en,
kommt beispielsweise im Fall Miller (No. I) des Supreme Court of the United
Kingdom, des Obersten Gerichtshofs des Vereinigten Konigreichs, zum Zeit-
punkt des Brexits deutlich zum Ausdruck.® Dieser beriihmte Rechtsstreit aus
dem Jahre 2017, der auf eine Gruppe um die Fondsmanagerin Gina Miller zu-
riickgeht, betrifft die verfassungsrechtlichen Bedingungen fiir den Austritt des
Vereinigten Konigsreichs aus der Européischen Union. Die damalige englische
Regierung hatte angekiindigt, ihre Austrittserklirung gemaf3 Artikel 50 des Ver-
trags tiber die Europdische Union (EUV) bis Ende Mérz nach Briissel zu sen-
den. Die Premierministerin Theresa May und ihre Rechtsberater waren der
Auffassung, dass eine Zustimmung des Parlaments dank der sogenannten «ko-
niglichen Prérogative» (royal prerogative) nicht notig wire, um den Brexit in
Gang zu setzen.

Die «konigliche Prirogative» bezeichnet die Abtretung von Machtbefugnis-
sen des britischen Monarchen an den Premierminister. Der Premierminister han-
delt somit als Stellvertreter des britischen Monarchen vor dem Parlament. Interes-

51 WM, S. 330.

52 Ebd,, S. 334, Hervorhebung im Original.

53 R. (Miller) v. Secretary of State for Exiting the European Union [2017] UKSC 5. - Dieser
Fall ist der erste von zwei Brexit-Entscheidungen, an denen die Klagerin Miller beteiligt war.
Der zweite Fall wurde am 24.9.2019 entschieden; sieche R. (Miller) v. The Prime Minister
[2019] UKSC 41.



Hat Gadamer Recht?

santerweise ist die konigliche Prérogative judge-made. Sie wurde vor mehreren
Jahrhunderten von den englischen Richtern selbst ins Leben gerufen. Um den
Michtigen reinen Wein einzuschenken (speaking truth to power), haben Richter
im Laufe der Zeit regelmaflig den Umfang des koniglichen Vorrechts ausgelegt.5
Am 24.1.2017 hat die grole Mehrzahl der Richter des Obersten Gerichtshofs des
Vereinigten Konigreichs verkiindet, dass der Austritt des Landes aus der Europai-
schen Union nach Art. 50 EUV nicht durch eine Entscheidung der Regierung auf-
grund der «koniglichen Prirogative» erfolgen diirfe.

Der Fall Miller zeigt die enorme Auslegungsfreiheit, iiber die Richter im
Common Law verfiigen. Die Richter kénnen in ihrer Interpretation des Rechts
so weit gehen, die rechtlichen Befugnisse des Staatsoberhaupts einzuschrinken,
ja sogar abzusprechen. Man hitte meinen konnen, der Begriff « Prarogative» be-
deutet, dass der Monarch tun kann, was er méchte. Doch im Fall Miller ent-
schieden die Richter, dass die «konigliche Prarogative» ihre Grenzen hat. Die
Richter stehen nicht im Dienst des britischen Monarchen. Im Gegenteil: Die
Richter behaupten sich gegeniiber dem Monarchen als Schopfer des grundle-
gendsten Verfassungsrechts. Sie tun dies schon seit jeher. Miller ist kein Einzel-
fall. Um es auf den Punkt zu bringen, die englische Art der Applikation ist
Lichtjahre von der deutschen Form der Applikation entfernt. Das, was Gada-
mer Uber die deutsche Applikation des Rechts schreibt, ist nicht auf die Rechts-
kulturen des Common Law iibertragbar.

Gadamer hat sicherlich nicht unrecht, wenn er behauptet, dass jede Rechts-
auslegung eine Anwendung darstelle. Aber eine Entscheidung wie Miller zeigt
deutlich, dass sich die Vorstellungen vom Anwendungsbegriff in Deutschland und
England deutlich voneinander unterscheiden. In England wird die Gestaltung der
Anwendung bis an ihre Grenzen getrieben, um zu nicht mehr und nicht weniger
als einer Fabrikation des Rechts zu gelangen. Nebenbei sei darauf hingewiesen,
dass es keinen Gesetzestext zum koniglichen Vorrecht in England gibt: keine Ver-
fassung, kein Gesetzbuch, kein Gesetz, einfach nichts. Es ist allein der Richter, der
im Gesprach mit den Entscheidungen fritherer Richter im Laufe der Jahrhunderte
den Inhalt des Rechts ohne jeglichen gesetzgeberischen Zwang bestimmt.

Ein zweites Problem betriftt die Anwendung von Gesetzestexten. Gadamer
schreibt: «Gewifl meint der Jurist stets das Gesetz selbst.»*® Allerdings «[ist]
sein normativer Gehalt [...] auf den gegebenen Fall hin zu bestimmen, auf den
es angewandt werden soll».% Fiir Gadamer «[kann sich] der juristische Ausle-
ger [...] nicht an das binden, was ihn etwa die parlamentarischen Protokolle

54  Wie die folgende Entscheidung zeigt, legen die englischen Richter die konigliche Praro-
gative schon seit geraumer Zeit aus: The Case of the King’s Prerogative in Saltpetre, (1616) 77
ER 1294 (KB).

55 WM, S. 332,

56  Ebd.

41



42

Simone Glanert

tiber die Intentionen derer lehren, die das Gesetz ausgearbeitet haben».5” Der
Jurist «hat sich vielmehr den eingetretenen Wandel der Verhiltnisse einzuge-
stehen und hat daher die normative Funktion des Gesetzes neu zu bestim-
men».%® Inwiefern diese Ideen mit dem deutschen Recht tatsichlich vereinbar
sind, mochte ich hier nicht erldutern. Was ich allerdings betonen will, ist, dass
Gadamers Aussagen nicht auf die Interpretation von Recht in Rechtskulturen
des Common Law zutreffen. Ein lehrreiches Beispiel ist in diesem Zusammen-
hang die herrschende Interpretationstheorie im US Supreme Court, dem obers-
ten Gerichtshof der Vereinigten Staaten von Amerika.

In den USA gibt es eine sehr einflussreiche Bewegung, genannt Origina-
lism, der zufolge die Richter bei der Interpretation der Verfassung der Vereinig-
ten Staaten und deren Zusatzartikel «den eingetretenen Wandel der Verhaltnis-
se» gerade nicht beriicksichtigen diirfen.®® Die Richter miissen sich, ganz im
Gegenteil, bei ihrer Auslegung an den Sinn halten, den die amerikanische Ver-
fassung und deren Zusatzartikel zum Zeitpunkt ihres Inkrafttretens hatten. Ori-
ginalism, der in starkem Kontrast zu Living Constitutionalism steht, wird von
konservativen Richtern vertreten, welche aktuell die Mehrheit im Obersten Ge-
richtshof der Vereinigten Staaten bilden.t® Im Fall Heller, einer Grundsatz-Ent-
scheidung des Obersten Gerichtshofs der Vereinigten Staaten aus dem Jahre
2008, kommt Originalism besonders anschaulich zum Einsatz.¢'

In Heller geht es um die Auslegung des zweiten Zusatzartikels zur Verfas-
sung der Vereinigten Staaten aus dem Jahre 1791, der den Besitz und das Tra-
gen von Waffen regelt.®? Die Mehrzahl der Richter des Obersten Gerichtshofs

57  Ebd.

58  Ebd.

59  Siehe McGinnis, John O./Rappaport, Michael B.: Originalism and the Good Constitution.
Cambridge, MA: Harvard University Press 2013; Amar, Akhil Reed: The Bill of Rights. Cre-
ation and Reconstruction. New Haven, CT: Yale University Press 1998. Justice Antonin Scalia
war der erste Richter des US Supreme Court, der diese Interpretationstheorie wissenschaftlich
formuliert hat; siehe Scalia, Antonin: «Originalism: The Lesser Evil». In: University of Cin-
cinnati Law Review 57 (1989), S. 849-865; ders.: A Matter of Interpretation. Princeton, NJ:
Princeton University Press 1998. Zum Zeitpunkt der Fertigstellung dieses Beitrags im Novem-
ber 2023 bekennen sich sechs von den neun Richtern des US Supreme Court ausdriicklich
zum Originalism. Fir eine kritische Beurteilung siehe Segall, Eric J.: Originalism as Faith.
Cambridge: Cambridge University Press 2018; Chemerinsky, Erwin: Worse than Nothing. The
Dangerous Fallacy of Originalism. New Haven, CT: Yale University Press 2022.

60 Siehe Strauss, David A.: The Living Constitution. Oxford: Oxford University Press 2010;
Breyer, Stephen G.: Active Liberty. Oxford: Oxford University Press 2008.

61 District of Columbia v. Heller, 554 US 570 (2008).

62 Der zweite Zusatzartikel zur Verfassung der USA lautet wie folgt: «Da eine gut ausgebil-
dete Miliz fiir die Sicherheit eines freien Staates erforderlich ist, darf das Recht des Volkes,
Waffen zu besitzen und zu tragen, nicht beeintrachtigt werden.» [«A well regulated Militia,



Hat Gadamer Recht?

der Vereinigten Staaten entschieden in Heller, dass jeder Amerikaner das Recht
hat, zu Hause Waffen zu tragen. Dieses Recht auf private Waffennutzung wird
damit begriindet, dass es sich hierbei um den urspriinglichen Sinn des zweiten
Zusatzartikels zur Verfassung handelt. Ob die Richter diesen urspriinglichen
Sinngehalt letztendlich «gefunden» haben, ist natiirlich fraglich. Tatsache ist je-
doch, dass die amerikanischen Richter genau das Gegenteil von dem tun, was
Gadamer behauptet. Konservative Richter wehren sich aus politischen Griinden
mit allen Kriften dagegen, sich «den eingetretenen Wandel der Verhéltnisse
einzustehen» und «die normative Funktion des Gesetzes neu zu bestimmen ».63
Diese Aufgabe miissen Politiker ausfithren. Die Rolle des konservativen Rich-
ters, so wie er sie sieht, besteht einzig und allein darin, den Sinn der Verfassung
und deren Zusatzartikel zum Zeitpunkt ihres Inkrafttretens zu ermitteln. Am
23. Juni 2022 bestitigte der Oberste Gerichtshof der Vereinigten Staaten im Fall
Bruen die auf der Theorie des Originalism beruhende Interpretation in Heller
beziiglich des Tragens von Waffen.

Ein drittes Problem betrifft die «Rechtssicherheit». Gadamer schreibt:
«[I]n einem Rechtsstaat [ist] Rechtssicherheit vorhanden.»®® Das bedeutet,
«[m]an kann der Idee nach wissen, woran man ist. Jeder Anwalt und Berater
hat die prinzipielle Moglichkeit, richtig zu beraten, d. h. die richterliche Ent-
scheidung aufgrund der bestehenden Gesetze richtig vorherzusagen.»% Gada-
mer zufolge «ist [es] grundsitzlich immer méglich, die bestehende Rechtsord-
nung als solche zu erfassen».$” Ich mdchte an dieser Stelle Stephen Waddams
zitieren, einen ehemaligen fithrenden Juristen des Common Law, seinerzeit Pro-
fessor an der Universitit von Toronto in Kanada, Spezialist fiir Vertragsrecht
und Autor zahlreicher Schriften, der das Problem der Rechtssicherheit in einem
im Jahre 2003 bei Cambridge University Press veréffentlichten Buch themati-
siert. Darin heifit es: «[D]ie Frage [...] nach dem, «was das Recht wirklich ist
hinsichtlich eines Punktes>, kann einem Praktiker, so gelehrt er auch sein mag,
nie in einer Form gestellt werden, die eine abschliefflende Antwort ergibt.»%®
Lord Goff, ein ehemaliger Richter am Obersten Gerichtshof des Vereinigten
Konigreichs, der duflerst angesehen war, erklarte in einer Rede vor der British

being necessary to the security of a free State, the right of the people to keep and bear Arms,
should not be infringed»].

63 WM,S. 332,

64  Siehe New York State Rifle & Pistol Association, Inc. v. Bruen, 597 US ___ (2022).

65 WM, S. 335,

66  Ebd.

67  Ebd.

68 Waddams, Stephen: Dimensions of Private Law. Cambridge: Cambridge University
Press 2003, S. 228 [«the question [... ] of <what the law really is on any one point,, can never be
asked of a practitioner, however learned, in a form that can yield a conclusive answer»].

43



(74

Simone Glanert

Academy im Jahre 1983, dass das Common Law kasuistisch (und daher unbe-
stimmt) ist und dass dies eine gute Sache sei: «Es ist wichtig, dass das dominie-
rende Element bei der Entwicklung des Rechts die professionelle Reaktion auf
individuelle Sachverhalte und nicht etwa die theoretische Entwicklung von
Rechtsprinzipien sein sollte.»¢? In der englischen Rechtsgemeinschaft besteht
keinerlei Interesse an der schriftlichen Ausfithrung der Verfassung oder der Ko-
difizierung der Gesetze.

Ich mochte hier kurz auf die aktuelle Diskussion beziiglich des Abtrei-
bungsrechts in den USA zu sprechen kommen. Das Recht auf Abtreibung wur-
de vom Obersten Gerichtshof der Vereinigten Staaten im Jahre 1973 durch ein
Grundsatzurteil im Fall Roe v. Wade anerkannt und im Jahre 1992 im Fall Ca-
sey bestitigt.”® Fast 50 Jahre lang haben sich Frauen, Manner, Paare und deren
Arzte auf diese Entscheidungen berufen. Man hitte meinen kdnnen, dass in Be-
zug auf das Abtreibungsrecht in Amerika eine gewisse Rechtssicherheit einge-
kehrt sei. Dies ist jedoch nicht der Fall. Denn das amerikanische Recht hat sich
diesbeziiglich vor Kurzem gedndert. Ganz im Sinne der oben genannten Zitate
von Waddams und Lord Goff, hat der US Supreme Court am 24. Juni 2022 im
Fall Dobbs entschieden, dass die amerikanische Verfassung kein Recht auf Ab-
treibung vorsieht.”” Damit hat der héchste Gerichtshof der Vereinigten Staaten
die beiden ehemaligen Entscheidungen zum Abtreibungsrecht aus den Jahren
1973 und 1992 gekippt. Die Richter gaben den einzelnen Staaten die Befugnis
zuriick, alle Aspekte von Schwangerschaftsabbriichen zu regeln, die nicht durch
Bundesgesetze geschiitzt sind. Und das wird in den USA sicherlich nicht das
letzte Wort in Sachen Abtreibung sein. Man kann sich vorstellen, dass die Rich-
ter des Obersten Gerichtshofs in einer anderen Zusammensetzung die Ausle-
gung der amerikanischen Verfassung und deren Zusatzartikel in 10, 20 oder
auch 30 Jahren nochmals dndern. So arbeiten die Richter im Common Law: von
Fall zu Fall, «one case at a time»."

Im Common Law herrscht somit eine vollkommen andere Konzeption der
Rechtssicherheit als in Deutschland. Im Gegensatz zu dem, was Gadamer
schreibt, kann man im Common Law nicht «der Idee nach wissen, woran man

69 Goff, Robert: «The Search for Principle». In: Swadling, William/Jones, Gareth (Hrsg.):
The Search for Principle. Essays in Honour of Lord Goff of Chieveley. Oxford: Oxford Universi-
ty Press 1999 [1983], S. 327-328 [«it is important that the dominant element in the develop-
ment of the law should be professional reaction to individual fact-situations, rather than theo-
retical development of legal principles»].

70 Siehe Roe v. Wade, 410 US 113 (1973); Planned Parenthood v. Casey, 505 US 833
(1992).

7 Siehe Dobbs v. Jackson Women’s Health Organization, 597 US ___ (2022).

72 Sunstein, Cass R.: One Case at a Time. Judicial Minimalism on the Supreme Court. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press 1999. Cass Sunstein, Professor an der Harvard Law
School, gilt zurzeit als der bedeutendste Verfassungsrechtler in den USA.



Hat Gadamer Recht?

ist.»™ Es ist in den dem Common Law zugehorigen Landern nicht moglich «die
richterliche Entscheidung aufgrund der bestehenden Gesetze richtig vorauszu-
sagen.»” In Amerika oder in England sind Fall-zu-Fall Entscheidungen einfach
Teil der Normalitat. Die Richter haben in diesen Landern viel Spielraum bei der
Auslegung und Anwendung von Recht. Im Common Law ist man der Auffas-
sung, dass dies zu gerechteren Resultaten fiihrt.

Ich mochte betonen, dass keine der Rechtskulturen objektiv besser ist. Es
gibt einfach grundlegend unterschiedliche Vorstellungen davon, was ein besse-
res Recht ist. Fiir den Deutschen besteht besseres Recht zwangsldufig aus syste-
matisierten und in Kategorien gegliederten Regeln mit sehr spezifischen Defini-
tionen und Konzepten. Im Common Law ist das beste Recht genau das
Gegenteil. Es handelt sich nicht um ein systematisiertes, konzeptualisiertes
Recht, das in Kategorien oder Definitionen formuliert ist, sondern um ein
Recht, das auf pragmatische und utilitaristische Weise auf Tatsachen anwend-
bar ist. Es ist nicht iiberraschend, dass ein solcher Ansatz es der Politik erheb-
lich erleichtert, in den Justizprozess einzugreifen. Die blofle Vorstellung, dass
das Recht eine Wissenschaft darstelle, der Jurist ein Wissenschaftler sei und die
Auslegung des Gesetzes durch den Richter einem wissenschaftlichen Prozess
gleiche, wiirde im Common Law nur belidchelt werden.

Wie wir anhand von drei fundamentalen Fragestellungen - der Rolle des
Richters, der Auslegung von Gesetzestexten und der Idee der Rechtssicherheit —
gesehen haben, unterscheidet sich der deutsche Ansatz der Applikation des
Rechts erheblich vom englischen oder amerikanischen Verstindnis der Appli-
kation des Rechts. Gadamer spricht von einem Konzept (der Applikation), aber
nicht von unterschiedlichen Konzeptionen (der deutschen, englischen oder
amerikanischen Applikation). Solche fundamentalen Unterschiede in der Aus-
legung von Recht kommen im Vergleich mit anderen Rechtstraditionen, wie
zum Beispiel dem islamischen oder hebraischen Recht, noch viel stirker zum
Vorschein. Aus diesem Grund sind Gadamers Ausfithrungen zur juristischen
Hermeneutik weder direkt noch indirekt auf fremdes Recht iibertragbar. Im ge-
nannten Abschnitt von Wahrheit und Methode fehlt einfach die inter- oder
transkulturelle Auseinandersetzung mit dem Recht.

Schlussbemerkungen

Der vorliegende Beitrag soll keine Anklageschrift sein. Gadamer hat als Philo-
soph Interesse fiir die juristische Hermeneutik gezeigt und war offen fiir den
Austausch mit Rechtswissenschaftlern. Als Laie auf dem Gebiet der Rechtswis-

73 WM, S. 335.
74 Ebd.

45



46

Simone Glanert

senschaften hat er sich notwendigerweise auf das berufen, was ihm vertraut
war. Es ist daher nicht verwunderlich, dass in Gadamers Werk vornehmlich die
Rede von deutschen Juristen und deutschem Recht ist. Eine Auseinanderset-
zung mit fremdem Recht kam ihm mit grofler Wahrscheinlichkeit gar nicht in
den Sinn. Im Deutschland der 1950er Jahre hatten Akademiker entweder kei-
nen oder nur sehr begrenzten Zugriff auf auslandisches Recht. Fremde Rechts-
kulturen waren von deutschen Juristen zu diesem Zeitpunkt wenig erforscht.
Tatsdchlich wurde das erste einflussreichste deutsche Buch in der Rechtsverglei-
chung erst im Jahre 1969 veroffentlicht.”

Trotz seiner deutschen Sichtweise des Rechts ist Gadamers philosophische
Hermeneutik von zentraler Bedeutung fiir die Rechtsvergleichung. Denn Kon-
rad Zweigerts und Hein Kotz Einfithrung in die Rechtsvergleichung gilt auch
nach iiber 50 Jahren als das Standardwerk in der Rechtsvergleichung sowohl in
Deutschland als auch im Ausland.”® Zweigert und Koétz, zwei deutsche Rechts-
vergleicher, die insgesamt mehr als 35 Jahre lang das Max-Planck-Institut fiir
auslandisches und internationales Privatrecht in Hamburg geleitet haben
(1963-2000), konnten nicht zuletzt aufgrund der englischen Ubersetzung ihres
Werks einen groflen Leserkreis erreichen.”” Beide Autoren verteidigen in ihrem
erfolgreichen Lehrbuch, das von vielen Studenten und Akademikern benutzt
wird, die Ideen der Wahrheit, Methode und Objektivitat, vor denen Gadamer
uns eindringlich warnt.”® Schon einige Ausziige aus dem Buch geniigen, um
sich davon ein Bild zu machen:

75  Zweigert, Konrad/Koétz, Hein: Einfithrung in die Rechtsvergleichung auf dem Gebiete des
Privatrechts. 2 Bde. 1. Aufl., Tiibingen: Mohr Siebeck 1969. - Siehe auch, fiir ein weitaus we-
niger einflussreiches Werk, Constantinesco, Léontin-Jean: Rechtsvergleichung. 3 Bde. Koln:
Carl Heymanns 1971, 1972 und 1983+.

76 Zweigert, Konrad/Kotz, Hein: Einfiihrung in die Rechtsvergleichung. 3. Aufl,, Tiibingen:
Mohr Siebeck 1996 [im Folgenden: ER].

77 Fiir die englische Ausfithrung siehe: Zweigert, Konrad/Kotz, Hein: Introduction to
Comparative Law. Ubers. von Tony Weir. 3. Aufl., Oxford: Oxford University Press 1998.

78 Der von Zweigert und Kotz suggerierte Ansatz ist nicht immun gegeniiber Kritik. Sieche
beispielsweise Frankenberg, Giinter: «Critical Comparisons. Re-thinking Comparative Law».
In: Harvard International Law Journal 26 (1985), S. 411-456; Fletcher, George P.: «The Uni-
versal and the Particular in Legal Discourse». In: Brigham Young University Law Review 1987,
S.335-351; Hill, Jonathan: « Comparative Law, Law Reform and Legal Theory». In: Oxford
Journal of Legal Studies 9 (1989), S. 101-115; Millns, Susan: «Book Review». In: International
and Comparative Law Quarterly 48 (1999), S. 982-984 [Rezension von Zweigert, Konrad/
Kétz, Hein: Introduction to Comparative Law. Ubers. von Tony Weir. 3. Aufl,, Oxford: Ox-
ford University Press 1998)]; Hyland, Richard: Gifts. A Study in Comparative Law. Oxford:
Oxford University Press 2012, S. 63-74 und 93-113; Legrand: Negative Comparative Law,
supra Fn. 48; Legrand: Task of Negative Critique, supra Fn. 48.



Hat Gadamer Recht?

«Rechtsvergleichung [...] bedeutet [...] eine Vertiefung des Glaubens an die Existenz
eines einheitlichen Gerechtigkeitsgedankens.»”

«[Der] Zweck [der Wissenschaft] ist die Erforschung der Wahrheit.»®

«Das methodische Grundprinzip der gesamten Rechtsvergleichung [...] ist das der
Funktionalitit.»®

«[D]er Rechtsvergleicher [muf sich] von seinen eigenen juristisch-dogmatischen Vor-
verstandnissen und seinem eigenen kulturellen Umfeld 16sen und sich <neutraler> Be-
griffe bedienen.»®?

«[M]an [muf3] sich in der Rechtsvergleichung von seinen eigenen juristisch-dogmati-
schen Vorurteilen radikal befreien.»#

«Privatrecht [kann] Gegenstand internationaler umfassender Forschung werden [...],
ohne daf} dabei der Anspruch auf wissenschaftliche Exaktheit und Objektivitdt der Er-
gebnisse aufgegeben werden miif3te.»%

Auch der neueste deutsche Beitrag zur Rechtsvergleichung hinkt in der Ent-
wicklung hinterher.85 In seinem 2015 erschienen Buch stellt Uwe Kischel die
Hermeneutik als «Methode» vor, die vor allem bei «historischen Fragestellun-
gen» zum Einsatz kommt. Dem «historisch-forschenden Wissenschaftler» gehe
es beispielsweise darum, «seine Quellen richtig zu verstehen» und «objektiv
nachvollziehen zu kénnen, wie ein Mensch im Mittelalter dachte».8¢ Dem Au-
tor zufolge besagt der «hermeneutische Zirkel», «dafl der Wissenschaftler von
allem, was er erforscht, schon vorher Wissen haben muf3».8? Solche Aussagen
zeigen, dass die Rechtsvergleichung sich weiterhin in einer vor-gadamerischen
Epoche befindet.

Rechtsvergleicher diirfen folglich noch viel von Gadamer lernen. Aller-
dings liegt in meinen Augen der wichtige Beitrag, den Gadamer zur Rechtsver-
gleichung machen kann, paradoxerweise nicht im Abschnitt zur «juristischen

79 ER, S. 3.

80  Ebd.

81 Ebd,, S. 33, Hervorhebung im Original.
82  Ebd, S.11.

83  Ebd,S. 34.

84  Ebd, S. 44.

85  Siehe Kischel, Uwe: Rechtsvergleichung. Miinchen: C. H. Beck 2015. Fiir zwei duflerst
kritische Buchbesprechungen siehe Frankenberg, Giinter: «Rechtsvergleichung>: A New Gold
Standard?». In: Zeitschrift fiir auslindisches offentliches Recht und Vilkerrecht 76 (2016),
S.1001-1021; Legrand, Pierre: «Kischel’'s Comparative Law: Fortschritt ohne Fortschritt».
In: Journal of Comparative Law 15 (2020), S. 292-346.

86  Kischel, supra Fn. 85, S. 169.

87  Ebd.

47



48

Simone Glanert

Hermeneutik», sondern in den anderen, fundamentaleren Teilen von Wahrheit
und Methode. Insbesondere Gadamers Uberlegungen zu den « Vorurteile[n] als
Bedingungen des Verstehens»® und zur «Sprache als Medium der hermeneuti-
schen Erfahrung»® konnen so manchem Rechtsvergleicher neue Denkanst6f3e
geben.?® Daher ist Gadamers Wahrheit und Methode auch nach iiber 60 Jahren
von Aktualitat.

Gadamers Ausfithrungen zur «exemplarische[n] Bedeutung der juristi-
schen Hermeneutik» wird Rechtsvergleicher jedoch nicht iiberzeugen konnen.
Die von Gadamer identifizierte Exemplaritit, sofern es denn iiberhaupt eine Ex-
emplaritit gibt, bezieht sich hochstens auf die Applikation deutschen Rechts.
Fremdes Recht wurde in die Reflexionen zur juristischen Hermeneutik nicht
miteinbezogen. Dariiber hinaus zeichnet Gadamer ein unrealistisches Bild vom
Recht, das auffallend wohlwollend, schlichtend und dialog-orientiert ist. Wie
wir wissen, ist fiir Gadamer der platonische Dialog das Modell fiir philosophi-
sche Gesprache. Gadamers irenische Veranlagung kommt vermutlich in seinem
Konzept der «Horizontverschmelzung» am deutlichsten zum Ausdruck.”’ Im
Recht geht es aber weitestgehend um Anschuldigungen, Klagen und Interessen-
verteidigung. Scheidungen werden eingereicht, Strafantrige werden gestellt
oder Verfassungsbeschwerden werden erhoben. Kontrahenten sind oftmals
tiber Jahre hinweg in bittere Rechtsstreite verwickelt. Rechtsanwilte versuchen
Rechtstexte so weit wie méglich zum Vorteil ihrer Mandanten auszulegen.?? All
dies wurde von Gadamer nicht geniigend berticksichtigt. Stattdessen finden wir
in seinem Werk Vergleiche zwischen der juristischen und der theologischen
Hermeneutik. Es stellt sich daher die Frage, ob Gadamers Beispiel der juristi-
schen Hermeneutik gut gewahlt ist.

88 WM, S. 281-95.

89  Ebd., S. 387-409.

90 Dies mag erkldren, warum, trotz der Tatsache, dass der Abschnitt zur juristischen Her-
meneutik in Wahrheit und Methode nur das deutsche Recht betrifft, Gadamers Werk haufig
von Theoretikern des Common Law verwendet wird. Diese interessieren sich nicht fiir das,
was Gadamer {iber das deutsche Recht geschrieben hat, sondern fiir den Rest seines Werkes,
d. h. seine Kritik der Methode, seine Skepsis gegeniiber der Objektivitit und seine Gedanken
zur Sprache. Siehe Goodrich, Peter: Reading the Law. A Critical Introduction to Legal Method
and Techniques. Oxford: Blackwell 1986, S. 132-140; Bruns, Gerald L.: «Law and Language.
A Hermeneutics of the Legal Text». In: Leyh, Gregory (Hrsg.): Legal Hermeneutics. History,
Theory, and Practice. Berkeley, CA: University of California Press 1992, S. 23-40; Mootz, su-
praFn.7.

91 WM, S. 311,

92 Gadamer selbst hatte in den 1950er Jahren in einer Streitsache einen Anwalt eingeschal-
tet. Siehe Konvolut: Dokumente und Briefe zur Streitsache Gadamer-Thiel, Deutsches Litera-
turarchiv, Marbach a.N., HS005442097. Siehe hierzu auch Grondin, supra Fn. 11, S.335
Fn. 32.



Hat Gadamer Recht?

Literaturverzeichnis

Amar, Akhil Reed: The Bill of Rights. Creation and Reconstruction. New Haven, CT: Yale Uni-
versity Press 1998.

Avenarius, Martin: «Universelle Hermeneutik und Praxis des Rechtshistorikers und Juristen.
Die Entwicklung ihres Verhiltnisses im Lichte der Diskussion zwischen Gadamer und
Wieacker». In: Meder, Stefan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, Michael (Hrsg.):
Juristische Hermeneutik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: Nomos
2013, S. 59-103.

Baker, John H.: Introduction to English Legal History. 5. Aufl, Oxford: Oxford University
Press 2019.

Betti, Emilio: «Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre». In: Kunkel, Wolfgang/
Wolff, Hans-Julius (Hrsg.): Festschrift fiir Ernst Rabel. 2. Bd. Tiibingen: Mohr Siebeck
1954, S. 79-168.

Betti, Emilio: Teoria generale della interpretazione. 2 Bde. Mailand: Giuffre 1955.

Betti, Emilio: Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften. Tiibingen:
Mohr Siebeck 1962.

Bruns, Gerald L.: «Law and Language. A Hermeneutics of the Legal Text». In: Leyh, Gregory
(Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, Theory, and Practice. Berkeley, CA: University of
California Press 1992, S. 23-40.

Breyer, Stephen G.: Active Liberty. Oxford: Oxford University Press 2008.

Chemerinsky, Erwin: Worse than Nothing. The Dangerous Fallacy of Originalism. New Haven,
CT': Yale University Press 2022.

Constantinesco, Léontin-Jean: Rechtsvergleichung. 3 Bde. Koln: Carl Heymanns 1971-1983%.

Cross, Sir Rupert/Harris, J. W.: Precedent in English Law. 3. Aufl., Oxford: Oxford University
Press 1991.

Dyson, Kenneth H. F.: The State Tradition in Western Europe. A Study of an Idea and Institu-
tion. Oxford: Oxford University Press 1980.

Fletcher, George P.: «The Universal and the Particular in Legal Discourse». In: Brigham
Young University Law Review 1987, S. 335-351.

Frankenberg, Giinter: «Critical Comparisons. Re-thinking Comparative Law». In: Harvard
International Law Journal 26 (1985), S. 411-456.

Frankenberg, Giinter: «Rechtsvergleichung>: A New Gold Standard?». In: Zeitschrift fiir aus-
landisches dffentliches Recht und Volkerrecht 76 (2016), S. 1001-1021.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Aufl., Tiibingen: Mohr Siebeck 1990.

Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik und Historismus». In: ders.: Gesammelte Werke,
Bd. 2: Wahrheit und Methode: Erginzungen. Tiibingen: Mohr Siebeck 1993 [1965],
S.392-394.

Glanert, Simone: «The Interpretation of Foreign Law: How Germane Is Gadamer?». In: Gla-
nert, Simone/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. London/
New York: Routledge 2017, S. 63-80.

Glanert, Simone: «The Corrida, For Example: How Comparative Understanding Fares». In:
Glanert, Simone/Mercescu, Alexandra/Samuel, Geoffrey (Hrsg.): Rethinking Compara-
tive Law. Cheltenham/Northampton, MA: Edward Elgar 2021, S. 183-205.

Goff, Robert: «The Search for Principle». In: Swadling, William/Jones, Gareth (Hrsg.): The
Search for Principle. Essays in Honour of Lord Goff of Chieveley. Oxford: Oxford Univer-
sity Press 1999 [1983], S. 327-328.

49



50

Simone Glanert

Goodrich, Peter: Reading the Law. A Critical Introduction to Legal Method and Techniques.
Oxford: Blackwell 1986.

Gordon, Michael: Parliamentary Sovereignty in the UK Constitution. Process, Politics and De-
mocracy. Oxford: Hart 2015.

Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. 2., durchgesehene Aufl., Tiibingen:
Mohr Siebeck 2013.

Grondin, Jean: «Gadamer’s Interest for Legal Hermeneutics». In: Glanert, Simone/Girard,
Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. London/New York: Routledge
2017, S. 48-62.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Ttibingen: Max Niemeyer 2001 [1927].

Hill, Jonathan: «Comparative Law, Law Reform and Legal Theory». In: Oxford Journal of
Legal Studies 9 (1989), S. 101-115.

Hyland, Richard: Gifts. A Study in Comparative Law. Oxford: Oxford University Press 2012.

Kaspers, Jens: Philosophie — Hermeneutik - Jurisprudenz. Die Bedeutung der philosophischen
Hermeneutik Hans-Georg Gadamers fiir die Rechtswissenschaften. Berlin: Duncker &
Humblot 2014.

Kischel, Uwe: Rechtsvergleichung. Miinchen: C. H. Beck 2015.

Kohlhepp, Ralf: «Franz Wieacker und die NS-Zeit». In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung 122 (2005), S. 203-223.

Legrand, Pierre: «Foreign Law: Understanding Understanding». In: Journal of Comparative
Law 6 (2011), S. 67-177.

Legrand, Pierre: « What Is That, To Read Foreign Law?». In: Journal of Comparative Law 14
(2019), S. 290-310.

Legrand, Pierre: «Jacques Derrida Never Wrote About Law». In: Goodrich, Peter/Rosenfeld,
Michel (Hrsg.): Administering Interpretation. New York: Fordham University Press
2019, S. 105-146.

Legrand, Pierre: Negative Comparative Law. A Strong Programme for Weak Thought. Cam-
bridge: Cambridge University Press 2022.

Legrand, Pierre: Comparative Law and the Task of Negative Critiqgue. London/New York:
Routledge 2023.

Legrand, Pierre: «Kischel’s Comparative Law: Fortschritt ohne Fortschritt». In: Journal of
Comparative Law 15 (2020), S. 292-346.

Leyh, Gregory (Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, Theory, and Practice. Berkeley/Los Ange-
les/Oxford: University of California Press 1992.

Lieber, Francis: Legal and Political Hermeneutics. Boston, MA: Charles C. Little and James
Brown 1837.

Loughlin, Martin: Foundations of Public Law. Oxford: Oxford University Press 2010.

Maunz, Gerhard: «Ernst Forsthoff und andere ...». In: Corino, Karl (Hrsg.): Intellektuelle im
Bann des Nationalsozialismus. Hamburg: Hoffmann und Campe 1980, S. 193-203.
Markesinis, Basil: «Judicial Style and Judicial Reasoning in England and Germany». In: Cam-

bridge Law Journal 59 (2000), S. 294-309.

Meder, Stefan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, Michael (Hrsg.): Juristische Hermeneu-
tik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: Nomos 2012.

Meierhenrich, Jens/Loughlin, Martin (Hrsg.): The Cambridge Companion to the Rule of Law.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021.



Hat Gadamer Recht?

Millns, Susan: «Book Review». In: International and Comparative Law Quarterly 48 (1999),
S. 982-984 [Rezension von Zweigert, Konrad/Kotz, Hein: Introduction to Comparative
Law. Ubers. von Tony Weir. 3. Aufl,, Oxford: Oxford University Press 1998)].

McGinnis, John O./Rappaport, Michael B.: Originalism and the Good Constitution. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press 2013.

Mootz, Francis J. (Hrsg.): Gadamer and Law. London/New York: Routledge 2007.

Omaggio, Vincenzo/Carlizzi, Gaetano (Hrsg.): Ermeneutica e interpretazione giuridica. Turin:
G. Giappichelli Editore 2010.

Sandberg, Russell: A Historical Introduction to English Law. Genesis of the Common Law.
Cambridge: Cambridge University Press 2023.

Scalia, Antonin: «Originalism: The Lesser Evil». In: University of Cincinnati Law Review 57
(1989), S. 849-865.

Scalia, Antonin: A Matter of Interpretation. Princeton, NJ: Princeton University Press 1998.

Segall, Eric J.: Originalism as Faith. Cambridge: Cambridge University Press 2018.

Senn, Marcel/Fritschi, Barbara (Hrsg.): Rechtswissenschaft und Hermeneutik. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag 2009.

Schulze, Reiner (Hrsg.): Deutsche Rechtswissenschaft und Staatslehre im Spiegel der italieni-
schen Rechtskultur wihrend der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Berlin: Duncker &
Humblot 1990.

Strauss, David A.: The Living Constitution. Oxford: Oxford University Press 2010.

Sunstein, Cass R.: One Case at a Time. Judicial Minimalism on the Supreme Court. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press 1999.

Vinx, Lars: «Some Untidy Reflections on the Betti-Gadamer Debate». In: Betti, Emilio: Her-
meneutics as a General Methodology of the Sciences of the Spirit. London/New York:
Routledge 2021, S. xi-xxv.

Waddams, Stephen: Dimensions of Private Law. Cambridge: Cambridge University Press
2003.

Wright, George: «On a General Theory of Interpretation. The Betti-Gadamer Dispute in Le-
gal Interpretation». In: American Journal of Jurisprudence 32 (1987), S. 191-244.

Young, Alison L.: Turpin & Tomkins’ British Government and the Constitution. 8. Aufl., Cam-
bridge: Cambridge University Press 2021.

Zander, Michael: The Law-Making Process. 8. Aufl., Oxford: Hart 2020.

Zweigert, Konrad/Kétz, Hein: Einfiihrung in die Rechtsvergleichung auf dem Gebiete des Pri-
vatrechts. 2 Bde. Ttibingen: Mohr Siebeck 1969.

Zweigert, Konrad/Kotz, Hein: Einfithrung in die Rechtsvergleichung. 3. Aufl,, Tibingen: Mohr
Siebeck 1996.

Zweigert, Konrad/Kétz, Hein: Introduction to Comparative Law. Ubers. von Tony Weir. 3.
Aufl.,, Oxford: Oxford University Press 1998.

51



52

Simone Glanert

Rechtsquellen & Archivalien

Corpus Juris Civilis. Bd. 1: Digesten. Hrsg. von Theodor Mommsen/Paul Kriiger. Berlin:
Weidmann, 1870 (Nachdruck Dublin/Ziirich: Weidmann 1973).

Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N.:

- Gadamer, Hans-Georg: Briefe an Franz Wieacker (31.01.1962; 24.08.1977). Sign.: HS

005011929.

- Gadamer, Hans-Georg/Wieacker, Franz: Korrespondenz 1945-1993. Sign.: HS 005011929;
HS 005232581.

- Gadamer, Hans-Georg/Betti, Emilio: Briefwechsel 1958-1962. Sign.: 005088497; HS
002150016.

- Konvolut: Dokumente und Briefe zur Streitsache Gadamer-Thiel. Sign.: HS 005442097.

Gerichtsurteile (Cases)

District of Columbia v. Heller, 554 US 570 (2008).

Dobbs v. Jackson Women’s Health Organization, 597 US ___ (2022).

New York State Rifle & Pistol Association, Inc. v. Bruen, 597 US __ (2022).
Planned Parenthood v. Casey, 505 US 833 (1992).

R. (Miller) v. Secretary of State for Exiting the European Union [2017] UKSC 5.
R. (Miller) v. The Prime Minister [2019] UKSC 41.

Roe v. Wade, 410 US 113 (1973).

The Case of the King’s Prerogative in Saltpetre (1616) 77 ER 1294 (KB).

Town Investments Ltd v. Department of the Environment [1978] AC 359 (HL).



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

Jean Grondin

«Gadamer: Ja, gegen jede Art von Pessimismus bin ich wirklich
sehr skeptisch. Ich finde, Pessimismus ist immer ein Mangel an
Aufrichtigkeit.

Dutt: « Warum ?»

Gadamer: Weil niemand ohne Hoffnung leben kann.»"

Man darf mitunter den Eindruck haben, dass alle Themen der Philosophie Ga-
damers bis zum Ende zerredet wurden. Es gibt aber mindestens ein Thema in
seinem Werk, das bislang wenig Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, namlich
das des Todes.2 Eine lange, ehrenvolle Tradition sieht in der Philosophie eine
Vorbereitung auf den Tod, eine Sorge um den Tod (melété thanathou), mit
dem jeder Mensch konfrontiert ist, eine Tradition, die spétestens auf Platon
und seinen Phaidon zuriickgeht. Es trifft sich, dass Gadamer ein Platoniker und
ein Philosoph ist. Es ist also lohnend, zu erkunden, ob er etwas Wesentliches zu
unserem Sein zum Tode zu sagen hat.

Derridas und Marquards Hinweise auf Gadamers
Verdrangung des Seins zum Tode

Wenn die Todesthematik bislang wenig Interesse in der Gadamer-Forschung
auf sich gezogen hat, ist dies von der Sache her bis zu einem gewissen Grad
verstandlich: Das Sein zum Tode hat nicht oder scheint nicht bei Gadamer den
Stellenwert zu haben, den etwa das Sein zum Tode in Heideggers Sein und Zeit
einnimmt. Wéahrend Heidegger den Ruf genoss, von diesem Sein zum Tode na-

1 Carsten Dutt (Hrsg.): Hans-Georg Gadamer im Gesprich, Heidelberg: Carl Winter Ver-
lag 1992, S. 71.

2 Die meisten Gadamer-Enzyklopadien und -Woérterbiicher enthalten keinen Eintrag zum
Thema des Todes, so zum Beispiel Christopher Lawn und Niall Keane (Hrsg.): The Gadamer
Dictionary, New York: Continuum 2011; Jeff Malpas und Hans-Helmuth Gander (Hrsg.):
The Routledge Companion to Hermeneutics, New York: Routledge 2015; Theodoros George
und Gert-Jan van der Heiden (Hrsg.): The Gadamerian Mind, New York: Routledge 2022.
Das gilt auch von den allermeisten Gadamer gewidmeten Sammelbénden, von denen es in-
zwischen eine stattliche Anzahl gibt.



54

Jean Grondin

hezu «besessen» zu sein, wie ihm gelegentlich vorgeworfen wurde (von Lowith,
Bollnow u. a.), schien Gadamer eher eine «optimistische» Philosophie des Le-
bens zu bieten, ja, selber zu verkorpern, wie ihm Jacques Derrida in seinem be-
wegenden Nachruf von 2002 bescheinigte.? Wir kennen ja das etwas verklau-
sulierte Meisterstiick, mit dem Derrida sein Nichteingehen auf Gadamers
Gesprachsangebot zu legitimieren versuchte: Er habe das Gespriach mit ihm im-
mer vertagt, ja «differiert», sagte er, weil er davon iiberzeugt sei, dass Gadamer
ein Mann sei, der nicht sterben konnte. Zeit fiir ihre Auseinandersetzung wiirde
es also immer geben. Mich interessiert weniger die (nachtragliche!) Selbstausre-
de, die sich Derrida damit fiir seine Gesprachsverweigerung erkiinstelte, als der
Grund, den Derrida angibt: Gadamer konnte nicht sterben, weil dieser Mensch,
in allem, was er sagte, tat und ausstrahlte, das Leben bejahte wie kein zweiter.
Ich war dazu véllig unfihig, gesteht Derrida ein, der wie Heidegger von der
Todesthematik beherrscht war. Die Beschreibung Derridas trifft im Ubrigen fa-
belhaft zu, und alle, die das Gliick hatten, Gadamer personlich zu begegnen,
werden es bestitigen: Gadamer war ein bejahender Fiirsprecher des Lebens und
ein ansteckender bon vivant. Das bedeutet aber nicht, dass er nicht {iber den
Tod nachgedacht hat, ganz im Gegenteil.

Zugegeben: Gadamer hat in seinem Hauptwerk Wahrheit und Methode
dem Tode keinen gesonderten Abschnitt gewidmet, wie das Heidegger (und
Derrida natiirlich auch) in seinem Werk tat. Das liegt aber m. E. an der the-
matischen Ausrichtung dieses Werkes, dessen Hauptgegenstand zunichst das
geisteswissenschaftliche Verstehen und dessen Wahrheitsanspruch ist. Im Un-
terschied zu Heidegger ist seine Hermeneutik, in Wahrheit und Methode zu-
mindest, nicht in erster Linie eine phdnomenologische Hermeneutik des Da-
seins, in die die Konfrontation mit dem Tode unausweichlich gehért, sondern,
wie Gadamer oft unterschreibt, eine «geisteswissenschaftliche Hermeneutik»,
die die Bedeutung der Bildung, der Tradition, der Autoritit und des Zeitenab-
standes in unserer kulturellen Welt hervorhebt. Selbstverstindlich hat diese

3 Vgl. Jacques Derrida: «Wie Recht er hatte. Mein Cicerone Hans-Georg Gadamer», in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 23. Marz 2002: «Seit 1981, dem Jahr unserer ersten Be-
gegnung (aber ich las ihn bereits und habe nie aufgehort, ihn zu lesen, wenn auch oft nur
schlecht und viel zu schnell), schenkte mir alles, was von ihm kam, eine Heiterkeit, von der
ich das Gefiihl hatte, dass Gadamer sie mir ganz personlich vermittelte. Gleichsam durch An-
steckung oder philosophische Strahlung. Ich sah ihn so gerne leben, sprechen, lachen, laufen,
ja selbst hinken und essen und trinken. So viel mehr als ich! Ich beneidete ihn um seine le-
bensbejahende Kraft. Sie schien unbesiegbar.»

4 Wie Gadamer sein Vorhaben in Wahrheit und Methode (WM) nicht selten charakteri-
siert: Wahrheit und Methode, Gesammelte Werke (GW) Bd. 1, Tuibingen: Mohr Siebeck, S.
270, 314, 316, 319, 564. An den zwei ersten Stellen betont sogar Gadamer, dass es sein Ansin-
nen sei, die Einsichten der Heideggerschen Hermeneutik der Faktizitat «fiir eine geisteswis-
senschaftliche Hermeneutik fruchtbar zu machen» (S. 314).



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

geisteswissenschaftliche, im 3. Teil auf die Sprachlichkeit ausgeweitete Herme-
neutik Auswirkungen auf die Hermeneutik des Daseins, aber der Akzent liegt
zumindest nicht darauf in Wahrheit und Methode (das ich manchmal als Friih-
werk Gadamers zu bezeichnen versucht bin). Dies hat bekanntlich Odo Mar-
quard dazu gefiihrt, in einem seiner charakteristischen Bonmots, zu sagen, Ga-
damer hitte Heideggers «Sein zum Tod» durch das «Sein zum Text» ersetzt.5
Das Diktum machte die Runde, auch wenn es etwas vom Ressentiment der Rit-
ter-Schule angesichts des weltweiten, sie verbliiffenden Erfolges der Gadamer-
schen Hermeneutik durchschimmern lief}. Das Wort gefiel Gadamer nicht, der
fand, dass die Formel vom Sein zum Text die hermeneutische Dimension nicht
erschopft (GW 2, 233). Wie kann man ja sein Sein zum Tode ausschalten,
wenn man Texte liest? Texte liest man stets vom Hintergrund seines Seins zum
Tode.

Die mafigeblichen Texte Gadamers zur Todesthematik

Es gibe kein Sein zum Tode bei Gadamer? Es trifft sich, dass Gadamer dem
Thema des Todes einschligige Texte gewidmet hat, die ich zunéchst kurz vor-
stellen mag, bevor ich auf sie eingehe. Vom Todesbewusstsein des Menschen
war wohl zunichst in einer Studie aus dem Jahre 1944 die Rede, Prometheus
und die Tragodie der Kultur, einer auch in der Forschung mit nahezu volligem
Schweigen tibergangenen Studie, die bislang weder ins Englische noch ins Fran-
z0sische tibersetzt wurde (obwohl es eine in Marbach aufbewahrte alte franzosi-
sche und nie veréffentlichte Ubersetzung aus den 40er Jahren gibt).¢ 1975 er-
schien, und zwar in einer Ricoeur-Festschrift, der Vortrag Der Tod als Frage'. In

5 Odo Marquard: Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart: Reclam 1981, S. 130. Das Wort
stammt wohl aus dem Jahre 1966 und wurde von Marquard auf dem Heidelberger Philoso-
phiekongress 1966 geduflert. Gadamer reagierte prompt und etwas gereizt in seinem Text von
1967 «Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik» von 1967, jetzt in Gadamer: GW 2,
S. 233-250.

6 «Prometheus und die Tragodie der Kultur» (1944) erschien nicht weniger als drei Mal
in den 40er Jahren: zuerst in leicht verkiirzter Form in der Zeitschrift Die Wandlung 1 (1946),
S.600-611, dann in den Anales de filologia cldsica 4 (1949) (Buenos Aires), S. 329-344 (es
handelt sich um den Text eines von Gadamer am 19. April 1949 in Buenos Aires auf Franzo-
sisch gehaltenen Vortrages) und in vollstindiger Fassung in der Festschrift Rudolf Bultmann
zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Koln 1949, S. 74-83. Der Text wurde 1967 in den 2. Band der
Kleinen Schriften (Tiibingen 1967, S. 64-74), mit einer neuen einleitenden, aufschlussreichen
Fuflnote zum Stand der Forschung, und 1993 in den 9. Band der Gesammelten Werke, S. 150
162, aufgenommen. Wir zitieren diese letzte Edition unter der iiblichen Sigle GW, gefolgt von
der Bandnummer und der Seitenzahl.

7 «Der Tod als Frage» (1975), jetzt in GW 4, S. 161-172. Entgegen dem, was in den
Nachweisen zu GW 4 steht, erschien der Text zunachst 1973 auf Italienisch: «La morte come

55



56

Jean Grondin

den 80er Jahren sprach Gadamer ofter tiber die Todesthematik, so z. B. in dem
Text Die Erfahrung des Todes (1983), der als Rundfunkvortrag fiir den SDR 2
im Oktober 1983 gehalten wurde und 1987 in den 4. Band der Gesammelten
Werke aufgenommen wurde,8 sowie in kleineren Texten wie Angst und Angste
(1990)? und besonders Verginglichkeit (1991)'°. Dariiber hinaus hat Gadamer
des Ofteren das Todesthema in vielen seiner dsthetischen und philosophiege-
schichtlichen Studien behandelt, u. a. in seinen Heidegger-Studien, in denen
das Sein zum Tode gelegentlich zur Sprache kam, und insbesondere in seinen
Studien zu Platon und zu dessen Phaidon, in dem der Tod des Sokrates sowie
dessen eigene Stellung zum Tode geschildert wird. Auf diesen Dialog geht ja die
ehrwiirdige Tradition des melété thanatou — gedenke des Todes -, zuriick, die
Heidegger mit seiner Analyse des Seins zum Tode wirkungsvoll erneuert hat.

Des Weiteren wurde Gadamer oft zum Thema des Todes gefragt in den
vielen Interviews, die er in den 80er und 90er Jahren gab, als er eine Art Me-
dienstar geworden war. Eines der letzten Interviews dieser Art erschien in der
Mlustrierten Stern am 21. Mérz 2002 kurz nach seinem Tode acht Tage zuvor.
Zu seinem 102. Geburtstag am 11. Februar 2002 wurden in allen Tageszeitun-
gen Ausziige eines Interviews verdffentlicht, das er wenige Wochen vor seinem
Hinscheiden am 13. Méarz 2002 gab und in dem er von der Hoffnung als einer
der Leitideen seiner Hermeneutik sprach."

Es gibt also reichlich Material — und vor allem bei einem Philosophen Ein-
sichten — bei Gadamer, um die Konturen einer eindringlichen Todesbesinnung
zu umreiflen, die sich in die Reihe der groflen Todesmeditationen der Philoso-
phiegeschichte eingliedern mag.

problemay, in: Giornale critico della filosofia italiana 52 (1973), S. 221-232, ein Text, der auf
einen Vortrag anlésslich eines Symposiums iiber «L’Umanesimo e il problema della morte»
zuriickgeht, vgl. Etsuro Makita: Gadamer-Bibliographie (1922-1994), Frankfurt a. M.: Lang
1995, S.128. Die Veroffentlichung von 1975 erfolgte auf Franzosisch in: G. B. Madison
(Hrsg.): Sens et existence. En hommage a Paul Ricceur, Paris, S. 9-22 (es war natiirlich der
erste Text der Sammlung). Der deutsche Text erschien erstmals in: Evangelische Kommentare.
Monatsschrift zum Zeitgeschehen in Kirche und Gesellschaft 7 (1974), S. 660-664, alsdann in
Gadamers Kleinen Schriften, Ttibingen: Mohr 1976, S. 62-73.

8  Hans-Georg Gadamer: «Die Erfahrung des Todes» (1983), jetzt in: GW 4, S. 288-294.
Der Beitrag erschien auch in Hans-Georg Gadamer: Uber die Verborgenheit der Gesundheit,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 84-94.

9  Hans-Georg Gadamer: « Angst und Angste» (1990), in: Hans-Georg Gadamer: Uber die
Verborgenheit der Gesundheit, S. 189-200.

10 Hans-Georg Gadamer: « Verginglichkeit» (1991), in: GW 9, S. 171-179.
11 Vgl. Hans-Georg Gadamer: «Die Menschen konnen ohne Hoffnung nicht leben», in:
Rhein-Neckar-Zeitung, 11.2.2002 (zu Gadamers 102. Geburtstag).



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

Prometheus und die Tragodie der Kultur (1944)

Anfangen darf man mit der éltesten dieser Meditationen, die sich in dem Pro-
metheus-Vortrag aus dem Jahre 1944 befindet. Es handelt sich um einen Vor-
trag mit einem reichen Schicksal. Er wurde wohl zum ersten Mal am 12. Januar
1944 vor der Dante-Gesellschaft in Dresden gehalten. Er soll dann Gadamer
eine (ohne weitere Folgen bleibende) Beschwerde wegen «politischen Katholi-
zismus» beim Rektor der Leipziger Universitit eingetragen haben,’? vermutlich
weil es sich um eine «Dante»-Gesellschaft handelte und in ihr von Hoffnung
die Rede war. Der Rektor der Leipziger Universitit sprach Gadamer von der
sonderbaren Anschuldigung frei, die aber nicht rar in dieser an Denunziationen
reichen Zeit war. Zwei Monate danach, am 12. Marz 1944, unternahm Gadamer
eine Reise nach Portugal, wo er den Vortrag auf Franzosisch wiederholte, auf-
grund einer handgeschriebenen franzésischen Ubersetzung, die in Gadamers
Nachlass im Deutschen Literaturarchiv Marbach aufbewahrt ist und die ich ein-
sehen konnte. In seinen Philosophischen Lehrjahren berichtet Gadamer, dass die
«Erstfassung» seiner Prometheus-Arbeit im Hause Wolfgang Kaysers (1906-
1960) in Lissabon, wo Kayser das Deutsche Kulturinstitut leitete, geschrieben
wurde.” Vermutlich spricht Gadamer hier von der franzésischen Ubersetzung,
da der deutsche Vortrag wenige Wochen zuvor in Dresden gehalten wurde.

Der deutsche Text von Prometheus und die Tragodie der Kultur erschien
zuerst 1946 in der von Karl Jaspers geleiteten Zeitschrift Die Wandlung. Der
Erscheinungsort mag etwas Merkwiirdiges haben, denn unter «Wandlung»
meinte Jaspers gewiss den Neubeginn nach der Befreiung von 1945. Gadamer
hat aber dann einen Beitrag beigesteuert, den er vor der Befreiung oder Wand-
lung konzipiert hatte. Der Text erschien, wie oben vermerkt, zwei weitere Male
vor dem Ende der 40er Jahre, u. a. in einer etwas lingeren Fassung 1949 in der
Festschrift zum 65. Geburtstag von Rudolf Bultmann. Man muss aber wissen,
dass diese Festgabe urspriinglich als eine Festschrift zum 60. Geburtstag Bult-
manns geplant worden war, die aber 1944 aus verstindlichen Griinden (Bult-
mann stand der Bekennenden Kirche nahe) nicht erscheinen konnte.' Die Ar-
beit erschien auch 1949 in einer argentinischen altphilologischen Zeitschrift, die
den deutschen Text eines Vortrages wiedergibt, den Gadamer in Buenos Aires
am 19. April 1949 und wiederum auf Franzosisch gehalten hat. Es handelt sich
also um einen Text, den Gadamer zwischen 1944 und 1949 mehrfach publiziert

12 Siehe J. Grondin: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999,
2. Aufl. 2013, S. 403.

13 Hans-Georg Gadamer: Philosophische Lehrjahre, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977,
S.121.

14 Siehe die Besprechung der Bultmann-Festschrift von Ethelbert Stauffer in der Zeitschrift
fur Religions- und Geistesgeschichte 4 (1952), S. 85: «Der Grundstock dieser Festschrift lag
schon 1944 vor, zu B.s sechzigstem Geburtstag, konnte aber damals nicht gedruckt werden.»

57



58

Jean Grondin

und als Vortrag gehalten hat und an dem er offenbar auch hing: er hat ihn
nicht weniger als drei Mal veroffentlicht und sah ihn wohl als einen seiner
wichtigsten Beitridge in dem Zeitraum von 1944 bis 1949, als er begann, sich
immer mehr auf das Vorhaben einer geisteswissenschaftlichen Hermeneutik zu
konzentrieren. Der Text, wie ich hier zu zeigen hoffe, hat auch wichtige Spuren
in seinem spéteren Werk und seiner Todesbesinnung hinterlassen.

Obwohl er keine Fufinote enthalt, ist der Text von 1944 ein gelehrter Bei-
trag zur Geschichte des Prometheus-Mythos in der Antike und in der abend-
landischen Kultur tiberhaupt, von Hesiod bis zu Goethe, Nietzsche und sogar
André Gide, der 1944 noch ein Zeitgenosse war.'® Es handelt sich um keinen
sekunddren Mythos fiir Gadamer, denn in ihm «hat sich offensichtlich von frith
an die abendlandische Menschheit in ihrem eigenen Kulturbewusstsein gedeu-
tet». Er ist so «wie ein Schicksalsmythos des Abendlandes»: «Die Geschichte
seiner Deutung erzdhlen heifft daher, die Geschichte der abendldandischen
Menschheit selbst zu erzdhlen»". In ihm begegnen auch Themen, die Gadamer
sein Leben lang in Atem hielten: die Bedeutung der Kultur und der Wissen-
schaft fir den Schicksalsweg des Abendlandes, die Selbstemanzipation des
Menschen aus dem Géttlichen und die Tragodie unserer endlichen conditio hu-
mana. Auffallend ist tatsdchlich die im Titel betonte Tragédie in der Kultur. Am
Beispiel des Prometheus ist sie augenfillig genug. Der Titan Prometheus hat
bekanntlich Zeus bei der Opfergabe von Mekone betrogen, dariiber hinaus das
Feuer vom Himmel gestohlen (das soll der «zweite» Betrug des Prometheus
sein), es den Menschen geschenkt und damit die Pflege der Kultur und Wissen-
schaften ermdglicht haben, wessen er sich in der Aischylischen Tragédie rithmt.
ODb dieser Taten zugunsten der Menschen gilt er als der grofle Befreier der
menschlichen Natur iiberhaupt und ihres Aufstandes gegen die Allmacht der
Gotterwelt. So versinnbildlicht er den Schicksalsweg der menschlichen Kultur,
aber auch ihre Tragddie: fiir seinen (mehrfachen!) Frevel wurde er von Zeus

15 Zu diesen spiteren Spuren vgl. z. B. GW 6, S.220; GW 7, S. 65, 96, 264, 357; GW 8,
S.35; GW 9, S.172 («Das ist die eigentliche Gabe des Prometheus: Der Voraussehende
schenkt die Verhiillung der Zukunft. So wurde in den Menschen Lebenskraft, Erfindungsgabe
und Gestaltungsfreude geweckt. All das liegt in der unbeugsamen Lebensgewissheit der Men-
schen, die im Todeskampf ihre einzige Niederlage hinnehmen muss. Sie hat in dem unbeug-
samen Trotz des Prometheus ihr wahres Vorbild.»); Hans-Georg Gadamer und Silvio Vietta:
Im Gesprdich, Miinchen: Fink 2002, S. 44. Vorstufen gibt es indessen auch, denn 1930 in der
Studie «Praktisches Wissen» (GW 5, S. 230-248, hier S. 233) wird Prometheus «der Spender
der Techne und der erste tragische Held der Kultur» genannt. Das Thema der Tragodie der
Kultur ist insofern bei Gadamer sehr alt.

16 André Gide (1869-1951) veroffentlichte 1899 einen Essay iiber Le Prométhée mal en-
chainé (Paris: Gallimard 1925).

17 Hans-Georg Gadamer: «Prometheus und die Tragodie der Kultur», in: GW 9, S. 150-
161, hier S. 151; Anales de filologia cldsica, 1949, S. 329-344, hier S. 330.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

grausam bestraft: Er wurde an einen Felsen im Kaukasus geschmiedet, wo ihm
taglich ein Adler die Leber frafi, die nachts nachwuchs. Das ist die Tragodie des
Prometheus, die sich nach Gadamer auch als die unserer Kultur lesen lassen
soll, wenngleich es viele Lesarten dieser Tragodie gibt.

Gadamer hebt insbesondere zwei dieser Lesarten in der frithen Antike her-
vor, die von Hesiod und Aischylos, auch wenn er zunichst die von Nietzsche
erwihnt.’® Hesiod legt den Akzent auf den Opferbetrug des Prometheus in Me-
kone: Er hat versucht, Zeus zu iiberlisten, als er das Fleisch des Opfertieres ver-
steckte und fir die Menschen zuriickbehielt, wihrend er den Goéttern dessen
Knochen bot. Er beging damit eine Lasterung des hochsten Gottes, die Hesiod
fir zu Recht strafwiirdig hélt. Nach Hesiod habe der allweise Zeus selbstver-
standlich den Betrug durchschaut und zunéchst als Strafe «das arge Geschlecht
der Weiber» geschaffen, «die zum Unheil wohnen mit sterblichen Mannern
zusammen»'? (die Manner lebten vorher ohne Frauen und anscheinend ohne
Sorgen ...). Die erste, von Hephaistos geschaffene Frau wurde Pandora, die
Epimetheus, Prometheus’ Bruder, gegen dessen Rat aufnahm und heiratete. Sie
kommt mit einem Fass, das alle Ubel, die auf die Menschen kommen kénnen,
umfasst. Alle Ubel fliefen sogleich aus dem Fass heraus, bis auf die Hoffnung,
die im Fass blieb, weil Pandora noch den Deckel aufdriicken konnte. Die Hoft-
nung ist somit eine Mitgift der Pandora, die Hesiod, zumindest nach Gadamers
Lesart, als eine Art Ubel auffasst.2? Da sie im Fass blieb, wurde sie den Men-
schen erspart, sodass diese ihr Leben ohne die eitle und nichtige Hoffnung wei-

18 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 151; Anales, S. 330. Gadamer bezieht sich auf Die Ge-
burt der Tragidie, die er ohne prézise Angaben zitiert (die zitierten Stellen finden sich in
Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe, Berlin 1980, Bd. 1, S.69). Von Nietzsche
stammt iibrigens die nicht besonders gliicklich klingende Unterscheidung zwischen der «se-
mitischen» Lesart des Siindenfalls, die die Urstinde des Menschen auf seine Neugierde, seine
Verfiihrbarkeit und seine Liisternheit, die nach Nietzsche eine «Reihe vornehmlich weiblicher
Affektionen» wiren, zuriickfiihrt, und der «arischen» Vorstellung, die dem Frevel Wiirde er-
teilen wiirde. «Semitisch» und «arisch» sind von Nietzsche gebrauchte Ausdriicke, die Gada-
mer ohne Anfithrungsstriche weiterverwendet.

19 Hesiod: Theogonie. Zitiert nach: Gadamer, Hans-Georg: GW 9, S. 152; Anales, S. 332.
Vgl. auch fiir das Folgende das Kapitel «Les ruses de Prométhée», in: Jean-Pierre Vernant:
Mythe et religion en Gréce ancienne, Paris: Seuil 1990, S. 79--85.

20  Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 154; Anales, S. 334: «Was bedeutet es, dass die Hoff-
nung im Fass zuriickbleibt? Der Zusammenhang fordert, dass sie hier als ein Ubel gesehen ist.
Diese Einschitzung der Hoffnung passt auch sonst gut zu Hesiod. Der Landmann solle lieber
vorsorgen als auf nichtige Hoffnungen bauen (Werke und Tage, 4961t.). In den Augen des
bauerlichen denkenden Dichters mag also wirklich das Zuriickbleiben der Hoffnung im Fass
eine Art Milderung des Unheils sein. Wenigstens werden die Méanner von der Hoffnung un-
verfithrt bleiben und in der bitteren Miihsal ihres entstellten Lebens nicht in Untatigkeit ver-
sinken. So mag Hesiod gedacht haben, mit dieser dufleren Bitterkeit, die noch im hoffnungs-
losen Hintragen des Lebens etwas Besseres sieht als in der Eitelkeit des Hoffens.»

59



60

Jean Grondin

terfithren konnten. Hesiod betrachtet die Hoffnung negativ: Ihr iiberlassen sich
die Menschen, die nicht vorzusorgen wissen: «Der Landmann soll lieber vor-
sorgen als auf nichtige Hoffnungen bauen.»?'

Eine vollig andere Lesart der Hoffnung und damit der Tragddie des Pro-
metheus findet Gadamer in Aischylos, der dem Prometheus-Drama drei Trag6-
dien gewidmet haben soll, von denen die wohl erste, Der gefesselte Prometheus,
erhalten ist. Wie Gadamer anmerkt, nimmt sie in der griechischen Tragodie
eine Sonderstellung ein, weil sie als einzige ein reines Gotterdrama ist.?2 Das
trifft indes nur in Grenzen zu, denn das Drama berichtet ausfiihrlich iiber die
vielen Gaben, die den Menschen dank Prometheus zuteilwurden. Prometheus
hat ja das Menschengeschlecht auf mehrfache Weise gerettet. Zeus wollte zu-
nédchst gar keine Riicksicht auf die armen Sterblichen nehmen und sie sogar
vernichten, um sie durch ein neues Geschlecht zu ersetzen.?* Prometheus hat in
dieser Situation die Menschen gerettet, indem er ihnen «die Fahigkeit zur
Selbsthilfe» verlieh, die eigentlich ein Vorrecht der Gotter sein sollte.?* Darin
lag der eigentliche Frevel des Prometheus. Wie errangen die Menschen diese
Fahigkeit zur Selbsthilfe? Nach Aischylos, zumindest gemdfl Gadamers Deu-
tung, war weniger der Raub des Feuers das Entscheidende als «dessen geistige
Voraussetzung», namlich die Hoffnung. Bevor sie das Feuer von Prometheus
erhielten, waren die Menschen Eintagswesen ( Ephemeroi), die in Hohlen lebten
und auf ihren Tod warteten. Prometheus machte dem ein Ende, dass die Men-

21 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 154. Diese negative Sicht der Hoffnung bei den Grie-
chen bestitigt der klassische Text von Hannah Arendt in Vita activa oder vom titigen Leben,
Miinchen: Piper 1981, S. 243, der es ob der vielen Beziige, die er zu Gadamers Prometheus-
Meditation aufweist, verdient, in voller Lange angefiihrt zu werden: «Das Wunder, das den
Lauf der Welt und den Gang menschlicher Dinge immer wieder unterbricht und von dem
Verderben rettet, das als Keim in ihm sitzt und als «Gesetz> seine Bewegung bestimmt, ist
schlieflich die Tatsache der Natalitit, das Geborensein, welches die ontologische Vorausset-
zung dafiir ist, dass es so etwas wie Handeln {iberhaupt geben kann. [...] Das «Wunder> be-
steht darin, dass iiberhaupt Menschen geboren werden, und mit ihnen der Neuanfang, den sie
handelnd verwirklichen konnen kraft ihres Geborenseins. Nur wo diese Seite des Handelns
voll erfahren ist, kann es so etwas geben wie «Glaube und Hoffnung>, also jene beiden wesent-
lichen Merkmale menschlicher Existenz, von denen die Griechen kaum etwas wussten, bei
denen Treu und Glauben sehr selten und fiir den Gang ihrer politischen Angelegenheiten
ohne Belang waren und die Hoffnung das Ubel aus der Biichse der Pandora, welche die Men-
schen verblendet. Dass man in der Welt Vertrauen haben und dass man fiir die Welt hoffen
darf, ist vielleicht nirgends knapper und schoner ausgedriickt als in den Worten, mit denen
die Weihnachtsoratorien «die frohe Botschaft> verkiinden: «Uns ist ein Kind geboren.»»

22 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 155. Die umstrittene Frage der Autorschaft des Aischy-
los diskutiert Gadamer nicht.

23 Aischylos: Der gefesselte Prometheus, in: Griechische Tragiker: Aischylos, Sophokles, Eu-
ripides, Miinchen: Winkler 1958, S. 231-267, hier S. 231-233; GW 9, S. 156; Anales, S. 337.
24 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 156; Anales, S. 337.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

schen ihren Tod vorhersahen, und gab ihnen Hoffnungen (im Plural im grie-
chischen Text des Aischylos?®). Sie hatten nunmehr Zukunft vor sich und
konnten die Kiinste entwickeln, die die Kultur der Menschheit ausmachen,
«von der Sternkunde bis zur Seefahrt, von der Heilkunde bis zur Vogelschau
und zum Bergbau»,? die wohlgemerkt allesamt praktische und weltbildende
Kiinste sind. Diese ganze Kultur der Menschen setzt aber voraus, dass der
Mensch Zukunft vor sich hat und somit von einer gewissen Hoffnung getrieben
ist. So dient die Hoffnung der Selbsthilfe der Menschen, aber sie ist nach Gada-
mers Lesart «an sich triigerisch, denn sie ldsst immer Zukunft sein, die doch
eines Tages nicht mehr ist».?” Die Hoffnung - gedacht als letztendlich irrefiih-
rende Illusion - behalt hier also doch etwas von der negativen Konnotation, die
sie bei Hesiod innehatte. Gewiss, aber Aischylos hitte nach Gadamer tiefer ge-
sehen, dass sie nichtsdestoweniger die Ermoglichung des menschlichen Selbst-
vertrauens und der durch es méglich gewordenen Kultur ist.

Es gibt insofern eine «Tragodie» der Kultur. Die Tragodie ist zundchst die
des einzelnen zum ganzen Geschlecht: «Kultur> gibt es nur, wo der einzelne

25 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 156 heifit es: «Er [Prometheus] machte dem ein Ende,
dass die Menschen ihren Tod vorhersahen, indem er <eitle Hoffnungen ihnen eingab> - und
auflerdem ihnen das Feuer und damit die ganze folgenreiche Fihigkeit zur Erlernung der
«Technai», die Fahigkeit zur Kultur, verlieh.» In der Tragodie des Aischylos ist es iibrigens
lediglich ein einziger Vers (Der gefesselte Prometheus, V. 248), der sagt (in der Ubersetzung
von Johann Gustav Droysen, die Gadamer kannte und zitierte: jetzt in Griechische Tragiker:
Aischylos, Sophokles, Euripides, S. 234-267): «Ich nahm’s den Menschen, ihr Geschick [mo-
ros] vorauszusehen [proderkesthail» (Bvntoig Y énavoa pn mpodépkeaBat popov). Der Chor
fragt zuriick: «Sag, welch ein Mittel fandest du fiir dieses Gift [pharmakon])?» (16 moiov
eVpwVv Tiode Qdppakov vooov). Prometheus antwortet: «Der blinden Hoffnung [ tuphlas elpi-
das, im Plural, also «<den blinden Hoffnungen»>; Gadamer tibersetzt, GW 9, S. 156, durch «eitle
Hoffnungen>] gab ich Raum in ihrer Brust» (tvgpAag €v adtoig éAmidag katwkioa). Ob diese
Schenkung der eitlen Hoffnungen und das entzogene Voraussehen des eigenen Geschicks bei
Aischylos die entscheidende Angel war, um die sich die ganze Befreiung durch Prometheus
und das ganze Schicksal des menschlichen Geschicks dreht, dariiber lasst sich diskutieren.
Wenige Zeilen spiter, nachdem die Feuergabe auch erwihnt wurde, wird der Chor fragen:
«Ist Hoffnung? Siehst Du nicht, Du hast gefrevelt?» (tic é\nig; 00X 0pdg &tt fuapteg;). Karl
Reinhardt («Prometheus», in: Karl Reinhardt: Tradition und Geist, G6ttingen 1960, S. 191-
226, hier S. 216f.) betont auch wie Gadamer den Gegensatz zwischen Hesiod und Aischylos
beziiglich der Hoffnung: «Fast ist es, als hitte es Aischylos darauf abgesehen, alles und jedes,
was Hesiod sagt, zu verkehren. Das letzte, was dem Pithos [der Biichse] der Pandora entflie-
gen wollte, war nach Hesiod die Hoffnung. Sie blieb im unzerbrechlichen Bau unter dem De-
ckel. Das erste Geschenk, das der Prometheus des Aischylos sich rithmt den Menschen ge-
bracht zu haben noch vor dem Feuer, ist die Hoffnung! Die blinde Hoffnung! Kénnte doch
ohne Hoffnung der Mensch nicht leben.»

26 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 157; Anales, S. 338.

27 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 156; Anales, S. 338 (merke: im Text von 1949 steht der
Relativsatz in Klammern).

61



62

Jean Grondin

Mensch nicht nur sein Leben fristet, sondern fiir alle schafft, was dem einzelnen
vielleicht heute noch zu geniefSen versagt wird».2® Die tiefer liegende Tragodie
liegt indes in dem Umstand, dass die Kultur auf einer Selbsttduschung beruht:
«Allen Kiinsten der Kultur aber ist gemeinsam, dass sie zwar insgesamt die
Herrschaft des Menschen iiber die Erde bedeuten, aber das Los der Sterblichkeit
nicht autheben kénnen.»?? Die Hoffnung ist die, dass man immer Zukunft hat,
wo doch Kklar ist, dass das nicht immer der Fall sein wird. Das ist die Tragodie
oder die Traurigkeit einer jeden Kultur, die somit zur Kulturkritik werden
kann: «Der Stolz des menschlichen Kulturwillens ist unmiflig und verzweifelt
zugleich. Kulturbewusstsein ist immer Kulturkritik.»*® Aischylos hitte auf diese
Weise an die Tragodie der Kultur erinnert, fiir die Prometheus biiflen musste:
Der Antreiber der menschlichen Kultur und Selbsthilfe wurde dafiir grausam
bestraft (bis er spater von Herakles, der den Adler totete, befreit wurde, aber
dies gehort nicht zur erhaltenen Tragodie).

Das ist, wenn ich recht sehe, Gadamers erste, buchstéblich grundlegende
Reflexion iiber die Sterblichkeit und die Hoffnung. Diese Hoffnung ist nicht die
christliche Hoffnung auf ein Jenseits des Lebens, sie ist fir Gadamer der Hin-
ausblick in eine noch offene Zukunft, die es aber eines Tages nicht mehr geben
wird. Die menschliche Hoffnung hat insofern tragischen Charakter (dies meint
wohl Gadamer, wenn er im Titel von der «Tragédie der Kultur» spricht, ob-
wohl sie bei ihm, wie wir angedeutet haben, auch andere Seiten hat). Sie bildet
nichtsdestoweniger in den Augen Gadamers eine Lebensbedingung der Men-
schen, die seiner Kultur und all seinem Treiben zugrunde liegt. Alle Kultur be-
ruht somit auf einer Selbsttduschung und einer gewissen Vergessenheit des To-
des.

Die dauerhafte Lehre, die Gadamer daraus ziehen wird, ist die, dass das
menschliche Leben sein Vorherwissen der eigenen Sterblichkeit ein Stiick weit
zu vergessen, ja zu verdridngen hat, wenn menschliches Leben und Schaffen
moglich sein soll. Ja, diese Verdringung sei die Bedingung aller menschlichen
Kultur. Ein unabldssiges Denken an den Tod, dessen man nichtsdestotrotz stets
inne bleibt, wiirde das Leben und seine Fihigkeit zur Selbsthilfe ldhmen.

Man kann dieses Gadamersche Sein zum Tode mit dem Heideggerschen
kontrastieren, das das Verdridngen des Todes als eine Form der Uneigentlichkeit

28 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 157; Anales, S. 338. Vgl. ebd.: «In ihrem Wesen liegt
ein tragischer Widerspruch - die stindige Selbsttduschung aller und doch im ganzen Wahr-
heit zu sein, ein Wissen fiir alle zu sein und doch fiir den einzelnen nicht». Diese Seite der
Tragodie der Kultur, ndmlich der Zwiespalt zwischen dem Schaffen des Einzelnen und dem
Wohl des Geschlechts, wird in den spiteren Aufnahmen des Prometheus-Mythos bei Gada-
mer in den Hintergrund treten, ja vollig verschwinden. 1944/1949 wurde sie zuerst genannt.
29 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 157; Anales, S. 338.

30  Ebd



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

hinzustellen neigte und dem Menschen hingegen ein entschlossenes, «angstbe-
reites» Vorlaufen zum Tode als Modus der Eigentlichkeit nahelegte.3' Diesem
Entwurf eines eigentlichen Seins zum Tode hat Gadamer zwar nie eine gewisse
Wiirde abgesprochen, er hat aber faktisch eine andere Antwort auf die Todes-
frage gegeben.®

Der Tod als Frage (1975)

«Der Tod als Frage» ist Gadamers zweite gewichtige Stellungnahme zur Todes-
thematik, thematisch aber die erste, da die Prometheus-Arbeit dem ganzen My-
thos und seiner symboltrichtigen Bedeutung gilt. Es handelt sich um einen
Vortrag, den Gadamer 1972 vor Heidelberger Studenten hielt und den er u. a.
in der Ricceur-Festschrift von 1975 veroffentlichte. Gadamer wusste es damals
vermutlich nicht, aber es trifft sich, dass auch Ricceur Heideggers entschlosse-
nes Sein zum Tode stets fiir etwas Irreales hielt. Heidegger wiirde nach Ricceur
an einem gewissen stoischen Ideal der Entschlossenheit angesichts des Todes
anhéngen, das im Tode die eigenste Moglichkeit des Lebens verherrlichen wiir-
de. Andere Moglichkeiten des Seins zum Tode seien durchaus denkbar, macht
Ricceur geltend, der gern die von Augustin, Pascal, Spinoza, Kierkegaard und
Sartre erwahnt. Er scheint sich insbesondere mit Sartre zu solidarisieren, der im

31 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Originalpaginierung, Max Niemayer Verlag: Ti-
bingen 2006, S. 266: «Das Vorlaufen enthiillt dem Dasein die Verlorenheit in das Man-selbst
und bringt es vor die Méglichkeit, auf die besorgende Fiirsorge primar ungestiitzt, es selbst zu
sein, selbst aber in der leidenschaftlichen, von den Illusionen des Man gelosten, faktischen,
ihrer selbst gewissen und sich dngstenden Freiheit zum Tode.»

32 In seinen Heidegger-Studien fand es Gadamer immer wenig iiberzeugend, wie Heideg-
ger das Todesproblem von der Sorge des Daseins um sein sogenanntes «Ganzseinkénnen»
her einfiihrte. Vgl. Gadamer, GW 3, S. 277: «War die Einfiihrung des Todesproblems in die
Gedankenfithrung von Sein und Zeit eigentlich zwingend und der Sache wirklich angemes-
sen? Die formale Argumentation geht darauf, dass die ontologische Interpretation des In-der-
Welt-Seins als Sorge (und in der Folge: als Zeitlichkeit) sich des Ganzseinkénnens des Da-
seins ausdriicklich versichern miisse, wenn sie selber ihrer Sache gewiss sein wolle. Aber die-
ses Dasein werde durch seine Endlichkeit, durch das Zu-Ende-Sein, das mit dem Tode eintre-
te, eingeschrinkt. So bediirfe es der Reflexion auf den Tod. Ist das wirklich iiberzeugend? Ist
es nicht weit mehr iiberzeugend, dass in der Sorgestruktur als solcher und in ihrer temporalen
Verlaufsform die Endlichkeit bereits liegt? Erfahrt nicht das sich auf seine Zukunft entwerfen-
de Dasein im Vergehen der Zeit als solcher bestindig das Vorbei? Insofern vollzieht das Da-
sein bestindig das Vorlaufen zum Tode, und das ist es, was Heidegger in Wahrheit meint,
und nicht, damit man das Ganze des Daseins in den Blick bekomme. Die Zeiterfahrung als
solche ist es, die uns mit der wesenhaften Endlichkeit konfrontiert, die uns als ganze be-
herrscht. Es darf immerhin bemerkt werden, dass Heidegger genau auf diesem Wege weiter-
gegangen ist und die Todesproblematik nie wieder in den Mittelpunkt riickte.»

63



64

Jean Grondin

Tode viel eher die Unterbrechung unseres Seinkonnens als seine hochste Mog-
lichkeit erblickte.®® Heideggers Versteifung auf das Sein zum Tode hielt er gern
Hannah Arendts Hervorhebung der Gebiirtigkeit oder Natalitdt entgegen, d. h.
der Moglichkeit, durch unser Handeln und unsere Initiative Neues in der Welt
zu schaffen.3* Vielleicht ist dies eine der vielen, aber geheimen Solidarititen
zwischen Ricceur und Gadamer, den beiden Begriindern der philosophischen
Hermeneutik. Es bleibt aber bemerkenswert, dass Gadamers eingehendste To-
desbesinnung in einer Festschrift zu Ehren von Ricceur erschien. Ich finde es
immer schade, dass die beiden trotz hoher gegenseitiger Achtung so wenig mit-
einander ins Gesprich kamen.®

33 Vgl. P. Ricceur,: Temps et récit, t. 3: Le temps raconté, Paris: Seuil 1985, S. 100-101:
«On peut d’abord se demander si toute I'analyse de la temporalité n’est pas portée par la
conception personnelle que Heidegger se fait de I’authenticité, sur un plan ou elle entre en
compétition avec d’autres conceptions existentielles, celles de Pascal et de Kierkegaard - ou
celle de Sartre —, pour ne rien dire de celle d’ Augustin. N’ est-ce pas, en effet, dans une confi-
guration éthique, trés marquée par un certain stoicisme, que la résolution face a la mort con-
stitue I'épreuve supréme d’authenticité? [...] Pour ma part, je tiens pour aussi légitime une
analyse comme celle de Sartre, qui caractérise la mort par I'interruption de notre pouvoir-étre
plut6t que comme sa possibilité la plus authentique.» Es ist aber hervorzuheben, dass Heideg-
ger seinen Entwurf nie als den einzig moglichen prasentierte: Der entscheidende § 53 von
Sein und Zeit spricht in seinem Titel von dem «Existentialen Entwurf eines eigentlichen Seins
zum Todes», nicht des einzig mdéglichen. Nach dem Tode von Ricceur wurden seine eigenen
Skizzen zur Todeserfahrung unter dem Titel Vivant jusqu’a la mort, Paris: Seuil 2007 ver6f-
fentlicht.

34  Vgl. Paul Ricoeur: Soi-méme comme un autre, Paris: Seuil 1990, S. 378 sowie ders.: La
mémoire, I’histoire et I'oubli, Paris 2000, S. 465: «L’angoisse qui met son sceau sur la menace
toujours imminente du mourir ne masque-t-elle pas la joie de I'élan du vivre? A cet égard, le
silence d’Etre et temps sur le phénomeéne de la naissance - du moins a ce stade inaugural -
est étonnant. [...] S’il est vrai que la banalisation du mourir au niveau du <on» vaut esquive,
I’ obsession angoissée ne vaut-elle pas obturation des réserves d’ouverture de I'étre-possible?
Ne faudrait-il pas alors explorer les ressources de I'expérience du pouvoir-étre en dega de sa
capture par 'étre-pour-la-mort? Ne faut-il pas alors entendre Spinoza: <L’homme libre ne
pense a rien moins que la mort et sa sagesse est une méditation non de la mort, mais de la vie>
(Ethique, IV Partie, Proposition 57)%»

35 Vgl meinen Versuch, die verschiedenen Ausgangspunkte von Ricceur und Gadamer
auseinanderzulegen, die das Gesprich iiber gemeinsame Fragen erschwert haben mdgen: «De
Gadamer a Ricoeur. Peut-on parler d’'une conception commune de ’herméneutique?», in:
Gaélle Fiasse (Hrsg.): Paul Ricceur: De 'homme faillible a ’homme capable, Paris: PUF 2008,
S. 37-62; deutsch: «Von Gadamer zu Ricceur. Kann man von einer gemeinsamen Auffassung
von Hermeneutik sprechen?», in: Burkhard Liebsch (Hrsg.): Bezeugte Vergangenheit oder ver-
sohnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricceur, Berlin: Akademie Verlag 2010,
S. 61-76; sowie «Les tournants herméneutiques de Paul Ricceur», in: Riceeur Studies/Les Etu-
des ricceuriennes 14 (2023): https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630 (Zugriff 3.9.
2025).


https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

Im Mittelpunkt der Studie Der Tod als Frage steht die Unbegreiflichkeit des
Todes. Sie erschien auch 1974 zum ersten Mal auf Deutsch unter dem Titel Die
Unbegreiflichkeit des Todes: Philosophische Uberlegungen zur Transzendenz des
Lebens, was die (nicht unfehlbaren) Nachweise zu GW 43¢ verschweigen.?” Der
lingere Titel fasst auf gliickliche Weise die Grundiiberlegung Gadamers zusam-
men: Die Selbsttranszendenz des Lebens, d. h. die Zukunftsglaubigkeit, von der
im Prometheus-Aufsatz die Rede war, erlaubt es den Menschen, die Unbegreif-
lichkeit des Todes auszuhalten und ein Stiick weit zu verdrdngen. Neu ist hier,
dass die Unfassbarkeit des Todes den Ausgangspunkt bildet. Der Tod ist nim-
lich eine Frage, die uns «ohne Antwort» findet.3® Alles, was wir kennen und
erfahren, ist durch die Gewissheit unseres Selbstbewusstseins charakterisiert,
die sich nicht mit dem Nichtsein unseres Daseins in ein begreifendes Verhiltnis
zu setzen vermag. Unser Dasein kann sich sein Nichtmehrdasein nicht recht
vorstellen, obwohl es um es weif3.

Gewiss gibt es Antworten auf diese bangste aller Fragen. Gadamer erwahnt
mit Respekt die erste und die élteste: den Totenkult, von dem Heidegger relativ
wenig sprach, so konzentriert war er auf die direkte Begegnung mit dem eige-
nen Tod, den das Dasein vorlaufend antizipieren kénne. Bei Gadamer hingegen
gibt es kaum einen Text, der den Tod diskutiert, ohne auf die Praxis des Toten-
kultes einzugehen, der ja vor allem den Tod der anderen, der Mitmenschen,
betrifft. Wie viele Anthropologen sieht Gadamer im Totenkult eine der altesten
Auszeichnungen der Menschen. Er wird in spiteren Arbeiten immer wieder
darauf zuriickkommen: «Das wahrhaft Auszeichnende des Menschen unter al-
len Lebewesen, die die Natur hervorgebracht hat, ist, dass er seine Toten bestat-
tet und dass er an das Grab sein Fiihlen, Denken und Bilden wendet.»* Das ist
wirklich eine sehr schone Formulierung von Gadamer: An das Grab wendet der
Mensch sein ganzes Fiihlen, Denken und Bilden! Sie ruft die beeindruckende
Mannigfaltigkeit dieser Totenkulte und Votivgaben in Erinnerung, von den oft
von Gadamer evozierten Schiffen, die den Wikingergribern beigelegt wurden,
zu den Pyramiden, den griechischen Stelen bis hin zu den christlichen und den
islamischen Grébern.

Auch diese Formen des Totenkultes wiirden von der Unbegreiflichkeit des
Todes zeugen, denn die Toten sind zu ehren, als ob sie noch gegenwirtig wéren
und ein Wiedersehen mit ihnen moglich wére. Aber gerade dadurch seien diese

36 Gadamer, Hans-Georg: «Der Tod als Frage», in: GW 4, Tiibingen 1987, S. 161-172.

37 Wie oben notiert erschien der Text zunéchst in: Evangelische Kommentare. Monats-
schrift zum Zeitgeschehen in Kirche und Gesellschaft 7 (1974), S. 660-664, wie man den hilf-
reichen Angaben bei Etsurd Makita: Gadamer-Bibliographie (1922-1994), S. 128, entnehmen
kann.

38 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 161.

39 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 162; vgl. GW 4, S. 289; GW 6, S. 200.

65



66

Jean Grondin

Formen nicht Antworten auf den Tod, macht zugleich Gadamer geltend, sondern
Antworten, «die sagen wollen, dass der Tod nicht ist oder nicht sein sollte».4°
Auch sie wiirden also den Tod nicht recht wahrhaben wollen.# In diesem Nicht-
wahrhabenwollen des Todes wiirde also die Lebensgewissheit ihren «herrscherli-
chen Primat» iiber die Todesgewissheit behaupten.*? Worin diese Todesgewissheit
besteht, ist ein Ratsel, das sich unserem Begreifen hartnickig entziehe. Was wissen
wir denn, wenn wir von unserem Tod wissen? Es ist nach Gadamer die Aufgabe
der Philosophie, «das wissen zu wollen, was man so weif, ohne es zu wissen».*3
Was wir da wissen, antwortet Gadamer, ist ein Nichtbegreifliches, gegen das sich
die Lebensgewissheit zu behaupten weifl. Unser Wissen um den Tod wire somit
immer stets ein Verdecken: «Ist unser Fragen nach dem Tode nicht immer und
notwendig ein Verdecken dessen, was man weif3, ein Verdecken von etwas un-
denkbarem, dem Nichtsein 2»44

Die zweite Antwort findet Gadamer in der Philosophie, zunichst in der
griechischen Philosophie. Auch sie, fithrt Gadamer aus, denkt immer den Tod
in der Perspektive eines moglichen Wiedersehens, wenn etwa Sokrates von dem
Hades spricht, in dem ihn die groflen Helden der mythischen Tradition emp-
fangen wiirden. Ahnliche Erwartungen gébe es in der christlichen Vorstellung
«vom Paradies oder vom Himmel, der der Himmel des Wiedersehens ist».4®
Auch hier, meint Gadamer, wire der Tod nicht fiir sich ernst genommen:
«Sind das am Ende alles Weisen, das Nichtsein nicht denken zu wollen?»% Ga-
damers Fazit scheint zundchst unbarmherzig: «Jeder Versuch des philosophi-
schen Denkens, die Umwandlung des Todes ins Leben zu denken, denkt nicht
wirklich den Tod.»*” Dieses Nichtdenken und Verdecken ist aber in seinen Au-
gen kein wirkliches Fehlen, sondern eine natiirliche Lebensbedingung, namlich
die Antwort des Lebens auf die Unbegreiflichkeit ihres Nichtmehrdaseins.

In diesem Zusammenhang kommt Gadamer immer wieder auf den Pro-
metheus-Mythos zuriick. Seine befreiende Tat lag darin, dass er bewirkt habe,
dass die Menschen ihren Tod nicht wissen oder zumindest nicht wissen, wann
sie sterben miissen.*® Durch diese Eingabe des Nichtwissens um die Stunde ih-
res Todes (wie wir oben gesehen haben, spricht Aischylos allein von einem
Nichtwissen unseres moros oder Geschicks) hitte Prometheus das Leben der

40 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 162.

41 Ebd.
42  Ebd, S. 163.
43 Ebd.
4  Ebd.
45  Ebd.
4  Ebd.

47 Ebd, S. 166.
48  Ebd, S.167. Gadamer wird aber nicht mehr direkt auf den Aischylos-Text zuriickgrei-
fen.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

Menschen verwandelt und sie zur Entfaltung der Kultur befihigt. Im Text von
Aischylos geschah das durch die Eingabe von «eitlen Hoffnungen», tuphlas el-
pidas: «Geschah es nicht eben dadurch, dass er ihr Denken in die Ferne wand-
te, indem er ihnen dazu verhalf, dauernde Werke ihrer planenden Arbeit zu
schaffen? Das wire ein Zusammenhang von Wissen und Nichtwissen, ein Zu-
sammenhang zwischen dem Todesgedanken und dem Fortschrittsgedanken,
der freilich von Aischylos nicht ausgedeutet, sondern nur irgendwie nahegelegt
wird.»*® Es ist tatsdchlich Gadamer, der hier ausdeutet und einen Zusammen-
hang zwischen der Unbegreiflichkeit des Todes und der Zukunftshoffnung des
Menschen erkennen will.

Die Menschen wandten ihr Denken in die Ferne, weil sie glaubten, Zu-
kunft zu haben. Gadamer spricht hier von einer «Uberwindung der Todesge-
wissheit durch Zukunftsglaubigkeit».5 Einen Ausdruck von Simmel wiederauf-
nehmend nennt er dies die «Transzendenz des Lebens», d. h. die Vorstellung,
dass das Leben stets iiber sich hinausschief3t: «Ist Leben des Menschen nicht im
wahrsten Sinne des Wortes ein bestindiger Uberfluss, so dass die Lebensquelle,
die jeder einzelne ist, tiberflief3t?»%" Gern erkennt man die Person Gadamers in
dieser Vorstellung des Lebensiiberschusses an.

Bezeugungen dieser iiberflielenden Transzendenz des Lebens sieht Gada-
mer auch im Opfertod und im Glaubensopfer der Martyrer®2: das Leben sieht
tiber sich und den eigenen Tod hinaus. Auch der Opfertod sei noch eine Mog-
lichkeit der eigenen Lebensgewissheit.® Gadamer gelangt so zu seiner ersten
Schlussthese, die auch als solche eingefiihrt wird: «Es gehort zur Denkerfah-
rung des Todes, dass sie stets hinter sich zuriickbleibt, dass sie nur im Wegden-
ken von ihm, im Stehen in der eigenen Lebensgewissheit sozusagen eine Spur
von ihm erfasst.»5

Es bleibt jedoch eine Moglichkeit, iiber den Tod angemessen zu denken,
meint Gadamer, ndmlich dank der Erfahrung der Angst. Hier folgt Gadamer
Heideggers Einsicht, dass die Angst immer eine Angst vor nichts, vor dem
Nichts ist. Sie wiirde zeigen, dass der Mensch aus den Bindungen dieser Welt
herausgeldst und insofern frei ist. In diesem Herausgelostsein wiirde die wahre
Freiheit des Denkens ihre Wurzeln schlagen. Gadamer gelangt nun zu seiner
zweiten und letzten These, die auch als solche kenntlich gemacht wird: «Die
Freiheit des Denkens ist der wahre Grund dafiir, dass der Tod eine notwendige

49 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 168.
50 Ebd.

51  Ebd.

52 Ebd.,, S. 169.

53  Ebd., S. 170.

54  Ebd.

67



68

Jean Grondin

Unbegreiflichkeit hat.»% Eine schwierige These, die Gadamer folgendermafien
erlautert: «Es ist die Freiheit, dass ich hinausdenken kann und muss, dass ich
von mir wegdenken kann und muss, dass ich die innere Aktuositit meines
Denkend-Seins bestindig extrapolieren muss.»%

In dieser Extrapolation, in diesem Ubersichhinaussein der Freiheit und des
Lebens wiirde jedoch die Unbegreiflichkeit des Todes nicht ganz verdeckt
sein,%” sondern in die Zukunftshoffnung des Lebens verwandelt werden. Gada-
mer darf also mit den Worten schlieflen: «Die Unbegreiflichkeit des Todes ist
der hochste Triumph des Lebens.»%

Dass das Leben den Tod nicht zu begreifen vermag, wiirde also den Willen
des Lebens, weiterzuleben, bezeugen. Man mag sich hier fragen, ob damit der
Tod nicht wiederum in Leben verwandelt wird und ob dem Nichtsein, so unbe-
greiflich es auch sein mag, wirklich Gerechtigkeit widerfihrt. Es ist aber die
feste Uberzeugung Gadamers, als Philosoph und als Person, dass in der Unbe-
greiflichkeit des Todes die vielleicht grundlegendere Transzendenz und Selbst-
transzendenz des Lebens am Werke ist.

Die Erfahrung des Todes (1983)

Der Tod, der in Der Tod als Frage als unbegreiflich und nur in der zukunfts-
glaubenden Transzendenz des Lebens nachvollziehbar galt, wird nun als eine
«Erfahrung» beschrieben. Alle Leser von Wahrheit und Methode wissen, wel-
ches Gewicht der Erfahrungsbegriff bei Gadamer innehat: die Erfahrung ist nie
diejenige, die man planen kann, sondern die, die uns widerfahrt. Pathei mathos
ist hier das Grundmotiv, das natiirlich auch von Aischylos stammt, als ob
Aischylos die geheime Muse von Gadamers Werk wire.

Von der Frage, von der unbeantwortbaren Frage des unbegreiflichen Todes
geht Gadamer zur Erfahrung des Todes iiber. Ihn interessiert dabei vor allem
der Wandel des Todesbildes in der modernen Welt, die durch den technologi-
schen Forstschritt der industriellen Revolution charakterisiert ist. Sie habe zu
einer Entmythologisierung des Todes gefiihrt, die in Wirklichkeit eine Entmy-
thologisierung des Lebens sei.5? Das Sterben sei so gut wie verschwunden aus
der tiglichen Welt der Menschen und somit aus unserer Erfahrungswelt: Die
Begrabnisprozessionen sind aus dem Stadtbild verschwunden, und eine Anony-

55  Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 171. Dass das Denken stets hinter dem, was es zu den-
ken sucht, zuriickbleibt, ist natiirlich auch ein Grundgedanke des wirkungsgeschichtlichen
Bewusstseins, wie es Gadamer fasst.

56  Ebd.

57  Ebd.

58  Ebd., S. 172.

59  Ebd., S. 288.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

misierung des Sterbens findet in den modernen Kliniken statt. Der Sterbende
wird so aus seiner familidren Lebenswelt herausgelost, und die Angehérigen des
Sterbenden werden selber vom Sterbenden entfernt, deren letzte Stunden durch
Betdubungsmittel bestimmt sind (was trdumt man da, mochte man sich fast
fragen?). Diese Entfernung des Todes und des Sterbens in der modernen Welt
stiinde im Gegensatz zur bisherigen Geschichte der Menschheit, in der die Er-
fahrung des Sterbens eine zentrale Stellung hatte.®® Die Bestattung der Men-
schen war von einem «unendlichen Aufwand an Feierlichkeit, an Schmuck und
Kunst»#! begleitet.

Die These von 1975 taucht wieder auf: Dieser Totenkult bekundet, dass
«die Menschen das Nicht-da-sein des Verstorbenen, sein Abgeschiedensein,
sein endgiiltiges Nicht-mehr-Dazugehoren nicht wahrhaben konnen».¢2 Darin
sieht Gadamer nach wie vor einen Zusammenhang zwischen unserem «bewuss-
ten Daseinsgefithl und der Unbegreiflichkeit des Todes». Die Tatsache, dass
«dieses in die Zukunft hinausdenkende menschliche Bewusstsein eines Tages
erlischt»%3, erscheint zu unheimlich und somit unnachvollziehbar.

Die moderne Verdridngung des Todes lasst sich insofern als «eine urmen-
schliche Haltung des Menschen» begreifen.®* Denn es gibt einen «tiefen Zu-
sammenhang zwischen dem Wissen um den Tod, dem Wissen um die eigene
Endlichkeit, d. h. der Gewissheit, dass man eines Tages sterben muss - und auf
der anderen Seite dem geradezu impetuosen gebieterischen Nicht-wissen-wol-
len dieses derart Gewissen »45.

Wiederum begegnet der betonte Hinweis auf das grofie Verdienst, das sich
Prometheus fiir die Menschen erworben hat, indem er «ihm das Wissen um
seine Todesstunde genommen habe»%: «Diese Gabe besteht darin, dass der
Vorausblick des Menschen in die Zukunft dieser seiner Zukunft den Charakter
einer so greifbaren Gegenwart leiht, dass er den Gedanken des Endes nicht zu
fassen vermag.»$” Die Grundthese lautet betont: «Die Verdrangung des Todes
ist der Wille des Lebens.»®® Die Verdringung des Todes ist nicht eine Form der
Uneigentlichkeit (die Pointe gegen Heidegger wird hier unterstrichen), sie ge-
hort zum Leben selbst.

60 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 289.

61 Ebd.
62  Ebd.
63  Ebd.

64 Man moge sich also fragen, worin die von Gadamer zunichst betonte Neuheit des mo-
dernen Sterbens besteht, wenn in ihm eine éltere, urmenschliche Haltung des Menschen wirk-
sam ist.

65  Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 290.

66  Ebd.

67  Ebd., S.291.

68  Ebd.

69



70

Jean Grondin

Verginglichkeit (1991)

Diesen kleinen, okkasionellen Text hat Gadamer 1991 fiir das Programmbheft
der Hamburgischen Staatsoper anldsslich der Urauffithrung des Musikstiicks
Verginglichkeit von Dieter Schnebel und Achim Freyer verfasst.’ Neu (oder re-
lativ neu™) und hochst aufschlussreich an ihm ist der direkte Bezug, den Gada-
mer zwischen den Votivgaben, die ihn in seinen Uberlegungen zum Tode ja
immer faszinieren, und dem Wesen der Sprache erkennt. Gadamers Grund-
tiberlegung zum Tode ist die, dass die Todesrituale, die Bestattung der Toten
und die Votivgaben, die zu den éltesten Dokumenten unseres Menschseins ge-
horen wiirden, so etwas wie ein Nichtwahrhabenwollen des Todes darstellen.
Sie driicken sozusagen eine «kultische Verleugnung des Todes» aus.” Die Vo-
tivgaben und die Bestattungsriten wiirden vom Ansinnen zeugen, den Verstor-
benen «weit tiber den Tod hinaus festzuhalten».”? Nun fragt Gadamer: Gilt das
nicht von der Sprache iiberhaupt, dass sie immer im Wort festzuhalten sucht, was
vergeht?

Es scheint fast widersinnig, dass die Besonderheit des Menschen in seinem Wissen um
den Tod besteht, das alle seine Lebensgewissheit begleitet, und dass doch der Mensch
die gewaltigsten Befestigungen in seinen Grabdenkmalern gegen den Tod errichtet hat,
und diese haben manchmal Riesenausmafle, wie die dgyptischen Pyramiden oder die
Konigsgraber der Wikinger in Norwegen. — Und so fragt man sich, ob nicht am Ende
beides, Wissen um den Tod und Widerstand gegen den Tod, den Menschen iiberhaupt
zum Menschen gemacht hat. Am Ende ist auch die geheimnisvolle Macht der Sprache
ein Zeugnis fir diesen rétselhaften Zusammenhang. Denn was ist die Sprache anderes
als das Stiften von Gedéchtnis und das Vorstellig- und Sich-gegenwirtig-Machen von
Nichtseiendem? «<Wenn auch abwesend, im Geiste fest gegenwirtig> — so steht es im
Lehrgedicht des Parmenides.”

Das Grundthema der Sprache, das die Universalitdt der philosophischen Her-
meneutik begriindet, wiirde somit mit unserem Sein zum Tode zusammenhén-
gen: In der Sprache wie angesichts des Todes ginge es um das Stiften von Ge-
déchtnis und die Fortsetzung eines Gesprachs tiber den Tod hinaus. Bei beidem

69  Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 171-180.

70 Die Idee tauchte bereits in dem Rundfunkvortrag Die Erfahrung des Todes (1983) unter
dem Titel Wandlung des Todesbildes auf (vgl. https://www.youtube.com/watch?
v=iU1Wcpj1k70, Zugrift: 5.9.2025), wurde jedoch nicht in den Text aufgenommen, als dieser
1987 in GW 4, S. 288-296 erschien.

7 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 171.

72 Ebd.

73 Ebd, S.171. Dieser kleine Ausschnitt der Studie «Verginglichkeit» wurde passender-
weise in der Tageszeitung Die Welt drei Tage nach Gadamers Tod gedruckt: Hans-Georg Ga-
damer: «Grabmiler sind Festungen gegen den Tod. Der Mensch wird zum Menschen durch
das Verleugnen seines Sterbens», in: Die Welt, 16.3.2002.


https://www.youtube.com/watch?v=iU1Wcpj1k70,
https://www.youtube.com/watch?v=iU1Wcpj1k70,

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

handelte es sich um das Festhalten des Vergehenden, ja des Verginglichen, in
der Idealitidt des Wortes. Das ist eines der fundamentalen Motive der «Phéno-
menologie von Ritual und Sprache», die der spate Gadamer in einer program-
matisch zu nennenden Arbeit von 1992 in Aussicht stellte:

Denkend und dankend bestatten die Menschen ihre Toten, und nur die Menschen tun
das. Weil sie miteinander im Gesprach sind, statten sie ihre Toten mit allem aus, und
alle diese Votivgaben sind wie eine Fortsetzung des Gesprachs. Am Ende gilt das viel-
leicht gar fiir alle unsere symbolischen Handlungen, fiir das Denken und alle Worte, die
sich im Vollzug ihrer selbst erfiillen.74

Die beiden groflen Auszeichnungen des Menschen, der Umstand, dass sie ihre
Toten bestatten und dass sie mit Sprache begabt sind, wiirden also unmittelbar
zusammenhidngen. Ja, Gadamer gibt gelegentlich zu erkennen, dass die Toten-
bestattung vielleicht die élteste der beiden Auszeichnungen ist.”> Wenn dem so
ist, bestdtigt sich, dass das Sein zum Tode kein Randphdanomen in Gadamers
hermeneutischer Philosophie darstellt, sondern zu ihrem Kern gehort, sofern
ihr Hauptthema, die Sprache, etwas mit der Verdrangung des Todes zu tun hat.

Die « Ableugnung des Todes» und der « Widerstand gegen den Tod»", die
die Todesbestattung und selbst die Sprache bezeugen wiirden, gelten {ibrigens
auch von der Kunst, wie sie Gadamer versteht.”” Sofern die Kunst das Verge-
hende in Wort, in Ton und Bild festhalt, vollzieht auch sie eine Verwandlung
des Verginglichen ins bleibende Gebilde, das Gedéchtnis stiftet. Auch die Kunst
lasst sich also von unserem Sein zum Tode her verstehen, und es ist sicherlich
kein Zufall, wenn Gadamer der Zeitlichkeit der Tragodie eine exemplarische
Funktion in seiner Asthetik zuerkannt hatte.

Selbst das Fehlen und die Grenzen der Sprache wiirden von unserem Ver-
stummen vor dem Tod zeugen:

74 Hans-Georg Gadamer: «Zur Phanomenologie von Ritual und Sprache», GW 8, S. 400-
440, hier S. 408.

75 Vgl. «Die Erfahrung des Todes», GW 4, S. 289: «Was alles an Herrlichkeiten bildender
Kunst, die wir bewundern, in Wahrheit Weihgaben waren, ist fiir den Laien immer eine neue
Uberraschung. Damit steht der Mensch unter allen Lebewesen einzig da, so einzig, wie durch
den Besitz der Sprache, oder vielleicht noch urspriinglicher. Jedenfalls reicht die Dokumentati-
on des Totenkults in der Frithgeschichte weit hinter die Uberlieferung menschlicher Sprache
zuriick» (Hervorhebung von jg).

76 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 171.

77 Vgl. andeutungsweise «Verginglichkeit» (1991), GW 9, S.176: «So war es fiir das
christliche Weltalter, das die Uberwindung der Welt lehrte, nicht so leicht, den groflen Be-
wahrer allen Gedéchtnisses in sich aufzunehmen, und das ist die Kunst. Erst in solchem Ge-
ddchtnis kann aber die Bangnis der Verginglichkeit und ihre Annahme zur Sprache werden.»

VAl



72

Jean Grondin

Ein ungestilltes Verlangen nach dem treffenden Wort - das ist es wohl, was das eigentli-
che Wesen der Sprache ausmacht. Hier zeigt sich ein enger Zusammenhang zwischen
der Unerfiillbarkeit dieses Verlangens, des désir (Lacan), und der Tatsache, dass unsere
menschliche Existenz in der Zeit und vor dem Tode vergeht.”®

Das Sein zum Tode ist insofern zentral fiir Gadamer und wurde nicht einfach
durch ein «Sein zum Text» (Marquard) ersetzt. In jedem Sprechen ist ein Ver-
langen mitzuhéren, ein Verlangen nach dem treffenden Wort, das aber uner-
fullbar bleibt, weil unsere Existenz «in der Zeit und vor dem Tode vergeht».
Dieses Verlangen sucht etwas festzuhalten — das Leben? das Vergehende selbst?
das Schone? -, ohne es recht zu vermdgen. Das ist vielleicht die prometheische
Tragodie der Sprache. Diese Tragodie, das Verlangen nach dem rechten Wort,
ist aber durchaus zu vernehmen und zu verstehen. Ja, es bildet das innere Wort,
den logos endiathetos, hinter jedem geduflerten Wort, dem logos prophorikos,
der sich von diesem Verlangen und diesem Sein vor dem Tode her verstehen
lasst. Wie die Votivgaben sind unsere unbeholfenen Worte Zeichen des Den-
kens und des Lebenswillens des Menschen iiber den Tod hinaus. Sie zeugen
beide von dem Prinzip Hoffnung an der Wurzel der Hermeneutik Gadamers.

Das Prinzip Hoffnung des letzten Gadamer

Wir haben gesehen, dass fiir Gadamer die befreiende Tat des Prometheus, die
er in allen seinen Uberlegungen zum Tod erwihnt, darin besteht, dass dieser
den Menschen das Wissen um ihre Todesstunde genommen hat und ijhnen
Hoffnung, d. h. Zukunft schenkte, die in der Tragddie des Aischylos die «blinde
Hoffnung» genannt wurde. Obwohl dies nur in einem winzigen Vers der
Aischylischen Tragodie angedeutet wurde, bildet dieses Thema der blinden und
damit den Tod stillschweigend mitdenkenden Hoffnung die bassa continua der
Todesbesinnung Gadamers. Die Hoffnung, d. h. fiir Gadamer die moégliche
Aussicht auf eine noch ausstehende Zukunft, die den ldhmenden Todesgedan-
ken verdringt, ist somit die Grundtugend, die Prometheus den Menschen ge-
schenkt hat, ja die Grundlage unseres Menschseins, das sich zwar des Todes
stets bewusst ist, ihn jedoch im gleichen Atemzug, dem der Lebensbejahung,
von sich weist.

Anlasslich seines 102. Geburtstages, am 11. Februar 2002, also nur wenige
Wochen vor seinem Hinschied, gab Gadamer ein Interview, das in vielen deut-
schen Tages- und Lokalzeitungen wiederabgedruckt wurde, und in dem er diese
Tugend der Hoffnung als sein Leitmotiv pries: «Dass die Menschen nicht ohne
Hoffnung leben konnen, das ist der einzige Satz, den ich ohne Einschrankung
weiter verteidigen mochte.» Die Tageszeitungen erhoben ihn verstdndlicherwei-

78 Hans-Georg Gadamer: «Grenzen der Sprache», GW 8, S. 350-361, hier S. 361.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

se zu ihrer Titeliiberschrift: «Prinzip Hoffnung. Hans-Georg Gadamer wird
102 Jahre alt»", ein Alter iibrigens, das selber eine Schlagzeile wert war.

«Dass die Menschen nicht ohne Hoffnung leben konnen, das ist der einzi-
ge Satz, den ich ohne Einschrinkung weiter verteidigen mochte.» Ich weifd
nicht, inwiefern man dies als Gadamers «letzte Worte» betrachten darf. Sie
schienen jedenfalls Gadamer wichtig zu sein und entsprachen weiteren Aufie-
rungen von ihm, denen man nicht selten in den Texten und Interviews seiner
letzten zehn Jahre begegnet.t® Man konnte versucht sein, die Bedeutung dieser
Interviews herunterzuspielen: Im hohen Alter sprach Gadamer ofter mit Jour-
nalisten, die nicht unbedingt viel Ahnung von seiner Philosophie hatten, und
musste sich also allgemeinverstdndlich ausdriicken. Mir will jedoch scheinen,
dass Gadamer in seinen letzten Lebensjahren doch vieles von seinen intimsten
philosophischen Uberzeugungen in diesen Interviews, die fiir ihn Gesprichsge-
legenheiten waren, zum Ausdruck brachte.

Auf den ersten Blick haben diese «letzten Worte», wenn man sie so nen-
nen darf, etwas Erstaunendes. Denn unter dem Titel «Prinzip Hoffnung» wird
man viel unmittelbarer an einen Autor wie Ernst Bloch (der éibrigens 1948-49
Gadamers Nachfolger in Leipzig wurde) oder den Tiibinger Theologen Jiirgen
Moltmann denken. Aber Gadamer, den Habermas einst des riickwértsgewand-
ten «Konservatismus» bezichtigte? Ferner: Warum war dies «der einzige Satz»,
den Gadamer ohne Einschriankung weiter (!) verteidigen wollte?®" Einem wiir-
den doch wohl andere, fiir Gadamer reprisentativere Sitze einfallen, etwa:
«Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache» (GW 1, 478, der den fakti-
schen «Schluss» von Wahrheit und Methode bildet), «In Wahrheit gehort die
Geschichte nicht uns, sondern wir gehéren ihr» (GW 1, 281, wohl die Haupt-
these des 2. Teiles seines Hauptwerkes), oder, wie es spiter oft hief3: «Die Seele

79 Ich beziehe mich hier auf einen Titel in der Aachener allgemeinen Zeitung vom 11.2.
2002. Vgl. «Die Menschen kénnen nicht ohne Hoffnung leben», in Rhein-Neckar-Zeitung,
11.2.2002.

80 Vgl z. B. Hans-Georg Gadamer: Hermeneutische Entwiirfe, Tiibingen: Mohr Siebeck
2000, S. 26: «Einer der Momente, die mir besonders zu denken geben, ist die Tatsache, dass
die Jugend heute mit wenig Zuversicht, ohne Optimismus, und ohne ein unbestimmtes Hoft-
nungspotential aufwéchst.» Ferner: Hans-Georg Gadamer im Gesprich, S.71. Vgl. auch den
Nachruf auf Gadamer von Dieter Henrich in der Siiddeutschen Zeitung vom 15.3.2002, jetzt
in Dieter Henrich: Hans-Georg Gadamer. Splitter eines Gedenkens, Warmbronn: Verlag Ul-
rich Keicher 2008, S. 34: «Bei meinem letzten Besuch sagte er, ohne Hoffnung konne der
Mensch nie sein. Doch die seine sei so klein geworden. Dabei hob er seine Hand und zeigte
einen winzigen Raum zwischen Daumen und Zeigefinger an. Ein wunderbares philosophi-
sches Leben und ein gnidiger Ausgang.» Siehe dazu meine kleine Studie « Gadamer’s Hope»,
in: Renascence. Essays on Values in Literature (56), 2004, S. 287-292.

81 Ganz zu schweigen hier von seiner oft geduflerten These, dass jeder Satz nur als eine
Antwort auf eine Frage verstanden werden kann (Hans-Georg Gadamer: GW 2, S. 226).

73



74

Jean Grondin

der Hermeneutik besteht darin, dass der andere recht haben kann.»® Aber,
«dass die Menschen ohne Hoffnung nicht leben kénnen», wire wohl keinem
Leser von Wahrheit und Methode oder selbst der Gesammelten Werke als der
am meisten oder einzig hervorstechende Ausspruch eingefallen. In Gadamers
Hauptwerk von 1960 war ja von Hoffnung so gut wie nicht die Rede. Ganz im
Gegenteil: Das Werk schien weit mehr auf die Bestimmung des Bewusstseins
durch die Vergangenheit und die Geschichte zu insistieren.

Dariiber hinaus hat Gadamer selten von der Hoffnung im einem engen
«religiosen» Sinne gesprochen, wie man sie etwa in der christlichen Tradition
kennt, wo in der Nachfolge des ersten Briefes an die Korinther (13, 13 die Hoff-
nung eine der drei groflen «theologischen Tugenden» (virtutes theologicae) bil-
det, neben der Liebe und der Hoffnung.8® Soweit ich sehe, war dieser religios-
christliche Horizont Gadamer eher fremd.

Die einzige Hoffnung, die Gadamer kennt, ist die, die er aus seiner Lektiire
der Aischylos-Tragddie schopfte, wie er sie sein Leben lang gedeutet hat: Pro-
metheus war der grofe Befreier der Menschen, indem er ihnen das Vorherwis-
sen um die Stunde ihres Todes nahm (der griechische Text sagt blof3, dass er
ihnen das Vorauswissens ihres Schicksals, moros, nahm). Daraufhin fingen die
Menschen an, aus ihren Hohlen herauszutreten, Hauser und Straflen zu bauen,
Stadte zu griinden und die (vor allem praktischen) Kiinste und Wissenschaften
zu pflegen, weil sie nun Hoffnung, d. h. Zukunft vor sich hatten. Diese Hoft-
nung, elpis, meint nach Gadamers Lesart die Zukunftshoffnung, die Lebenszu-
versicht und das Grundvertrauen in das Leben, das uns Mut gibt und es uns
gestattet, Projekte zu entwerfen. Wir entwerfen uns in die Zukunft, weil wir
Wesen sind, die von Hoffnung leben.

Es ist diese Hoffnung, die Hoffnung auf die Zukunft hin, die Lebenszuver-
sicht, die Gadamer in Prometheus begriifite, weil er in ihr etwas anderes als ein
rein negatives Verdringungsphdnomen sehen wollte. Sie ist nach ihm die
Grundbedingung der conditio humana und unserer Verstehensmoglichkeiten,
sofern Verstehen — wie Heidegger auch lehrte — Entwurfscharakter hat.

Beim néheren Zusehen zeigt sich, dass dieser Hoffnungssinn dem Geist
von Wahrheit und Methode vielleicht nicht so fremd war, wie es zundchst schei-
nen mochte. Es ist ja das Grundanliegen des Werkes, eine Wahrheitserfahrung
kenntlich zu machen, die den Kontrollbereich der wissenschaftlichen Methode
tibersteigt», wie es in der Einleitung zum Werk heifit (GW 1, 1). Die Metho-
denwahrheit ist in Ehren zu halten, aber sie ist weder die einzige, noch die
grundlegende Wahrheitserfahrung fiir entwerfend-hoffende Wesen, wie wir es
nun einmal sind. Nicht jede Wahrheit lasst sich beweisen, nachpriifen und mes-

82 Vgl Hans-Georg Gadamer: Uber die Verborgenheit der Gesundheit, S. 109 u. 6.
83 Vgl. Thomas von Aquin, Die Hoffnung. Theologische Summe II-II, Fragen 17-22,
iibers. J. F. Groner, Anm./Komm. A. F. Utz, Freiburg/Basel/Wien 1988.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

sen. Es gibt auch die Lebenswahrheit, von der wir alle zehren und die vielleicht
grundlegender ist, zumal selbst das Vertrauen in die wissenschaftliche Wahrheit
auf ihr beruht. Es ist diese Wahrheit, die Wahrheit und Methode anhand der
Kunst, der Geschichte und der Sprache in Erinnerung rufen wollte.

Heute, im Riickblick, lasst sich sagen, dass diese Wahrheit der Anlage nach
eine Wahrheit der Hoffnung war. Denn das gilt ebenso von der Kunst, der Ge-
schichte und der Sprache, dass die durch sie bezeugte Sinnerfahrung etwas mit
Hoffnung und Horizonterweiterung zu tun hat. Jedes Kunstwerk, das die Welt
zur Darstellung bringt, d. h. das die Welt zeigt, wie sie in ihrem Wesen ist und
ihr insofern einen Seinszuwachs verleiht, ist wie eine Art VerheifSung, eine pro-
messe de bonheur: sie er6ffnet mir eine Welt (Ricceur®), auf die hin ich mich
entwerfen kann. Wer wiirde diese Erfahrung wissenschaftlich objektivieren wol-
len? Sie ist lediglich ein Anspruch, der Antwort heischt, der mein Leben gestal-
tet und dandern kann. Jedes Kunstwerk, sagt Gadamer mit Rilke (ohne Don Gio-
vanni zu vergessen), richtet an mich die Aufforderung: Du sollst Dein Leben
andern! Darin liegt das Ritsel, das Wunder und die Wahrheit der Kunst. Sie
verwandelt in ein dauerhaftes Gebilde eine Lebenshoffnung, eine bewahrens-
und beherzigenswerte Welterfahrung, die wie ein Unterpfand des Moglichen
ist.

Ebenso gilt das von der Sprache. Von ihr sagte Gadamer - lange vor Ha-
bermas, der hierin Gadamers Einsicht nur bestétigen konnte —, dass sie auf Ver-
standigung angelegt sei. Sie ist nicht blof ein «Instrument» des Denkens (eine
Konzeption, die Gadamer zu destruieren bemiiht war), sie ist das Urelement
unserer Verstindigungs- und Selbstverstindigungsmoglichkeiten. Diese Hoft-
nung ist womdglich nur eine Hoffnung, aber ohne sie gibt es keine Sprache.

Das ist ja die Grundeinsicht von Gadamer, die den Schliissel zum Ver-
standnis des Titels seines Hauptwerkes bietet: Wahrheit ist nicht nur eine Sache
von Methode und Sicherheit. Es gibt auch die Wahrheit, die uns trigt, von der
wir immer schon zehren, die hermeneutische Wahrheit par excellence, die
Wahrheit der Hoffnung.

Und die platonische Hoffnung?

Gadamer, und nicht nur der spate Gadamer, war also durchaus ein Denker der
Hoffnung. Wie wir immer wieder beobachteten, war fiir ihn der grof3e Vorden-
ker dieser Hoffnung Aischylos mit seiner Anverwandlung des Prometheus-My-
thos: Die wahre Befreiung der Menschen lage in der Eingabe des Nichtwissens
tiber die Todesstunde, die es uns erlaube, den unbegreiflichen Tod zu verdrin-
gen und Zukunft zu haben. Fiir Gadamer ist diese Hoffnung nicht unbedingt

84 Vgl Paul Ricceur: La mémoire, I’histoire, I’oubli, Paris: Seuil 2001, S. 367 ff.

75



76

Jean Grondin

oder in erster Linie eine Hoffnung auf ein Jenseits des Lebens,® sie ist ein Hof-
fen auf ein Weitergehen des Lebens, ein Nichtwahrhaben ihres Endes. Sie dh-
nelt einer vom Leben gewollten, weil von ihr geforderten Blindheit.

Ist das aber die einzige Hoffnung, die sich denken lasst? Gibt es nicht auch
die Hoffnung auf ein vollig anderes Leben, das wir uns zwar nicht recht vorstel-
len konnen, das aber unser Leben aufgrund einer Verheiffung leiten kann? Man
darf hierbei an die jenseitsgerichtete Hoffnung der grofien Religionen denken.
Diese Hoffnung begegnet auch bei Platon und zwar an prominenter Stelle: In
Platons Phaidon schildert Sokrates diese Aussicht auf ein Jenseits als seine elpis
megalé, seine allergrofite Hoffnung (114 c 8). Nach dem Phaidon ist sie denen
vorbehalten, die auf dieser Erde einen ehrlichen Lebenswandel fithren und sich
von den korperlichen Versuchungen moglichst fernhalten. Auf diese jenseitige
Hoffnung habe sich Sokrates zeit seines Lebens vorbereitet dank der Reinigung,
die die Philosophie (als Loslosung der Seele von dieser Welt) verspricht
(114 ¢ 3). Das in Aussicht gestellte jenseitige und fortwihrende Gliick bildet fiir
den nichtwissenden Sokrates keine absolute Sicherheit, aber so etwas wie ein
schones Wagnis (kalos kindunos, 114 d 6), eine legitime Hoffnung, die es einem
erlaubt, angesichts des bevorstehenden Todes Mut zu fassen (tharrein chre,
115e 7).

Ich habe mich immer gefragt, warum Gadamer so gut wie nie an diese gut
dokumentierte Hoffnung im platonischen und sokratischen Sinne ankniipfte,
die sehr wohl eine Hoffnung auf ein Jenseits aufgrund eines Urteils tiber das
bisher gefithrte Leben darstellt, obwohl er sich oft mit dem Phaidon beschaftig-
te, z. B. in seinem Aufsatz iiber Die Unsterblichkeitsbeweise in Platos « Phaidon »
(1973).8¢ Wie der Anfang dieser Studie bestitigt, war sich Gadamer vollkom-
men im Klaren dariiber, dass die christliche Tradition in diesem Dialog eine
«heidnische Prifiguration der christlichen Uberwindung des Todes» erkennen
wollte (er verweist dabei auf Mendelssohns beriihmten Phaidon), aber er wollte
darin nur «ein Missverstindnis» sehen.®” Ist das wirklich nur ein Missverstand-
nis? Hat das Christentum wirklich zu Unrecht an die jenseitige Hoffnung des
Phaidons angekniipft? Hat es nicht sogar seine Mythen iiber das Jiingste Ge-
richt, von dem im Phaidon, im Gorgias und im Staat die Rede ist, mit offenen
Armen ibernommen?

85 Vgl auch die von ihm editierte und in Vorlesungen verwendete kleine Sammlung Hans-
Georg Gadamer: Plato. Texte zur Ideenlehre, Frankfurt a. M.: Klostermann 1978, in der ein
Text aus dem Phaidon steht. Gadamer interessierte sich dabei mehr fiir Sokrates’ Wende zu
den logoi, die er als Wende zur Sprache deutete, als fiir seine grofie Hoffnung, die Platon als
die Konsequenz all seiner Lehre und Lebensfithrung schilderte. Vgl. ferner das auf YouTube
zugingliche Rundfunkgesprich mit Gadamer in der Sendereihe «Die Philosophie der Antike:
Platons Phaidon».

86  Jetztin GW 6, S. 187-200.

87  Hans-Georg Gadamer: GW 6, S. 187.



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

Aischylos war also nicht der einzige bahnbrechende Denker der Hoffnung
bei den Griechen. Es gab auch die megaleé elpis des Sokrates, die gar als die Kro-
nung seiner Lehre gelten darf. Sie zeigt auch ein anderes Gesicht der Hoffnung,
nicht nur die Hoffnung auf ein Immersoweiter des Lebens, das den unverkenn-
baren und bitteren Tod verdringt, sondern und positiver noch die Hoffnung
auf ein Jenseits des Lebens, die dem Tod durchaus ins Angesicht zu sehen ver-
mag. Hier wire auch von der Passionsgeschichte zu reden, die wahrlich nicht
unbedingt ein Nichtwahrhaben oder ein Verleugnen des Todes bedeutet, son-
dern seine bereitwillige Aufnahme, die eine positive Hoffnung auf Erlosung er-
moglicht. Die in Aussicht gestellte Zukunft ist nicht blof3 eine Fortsetzung der
Zeit, sondern eine verwandelte Dimension unseres Seins, die als Ewigkeit er-
hofft wird. Schliefit nicht das Credo mit der Hoffnung auf das ewige Leben?

Ungern wiirde ich Gadamer {iber Platon belehren, aber mir will scheinen,
dass er, wenn nicht schon im Christentum oder in den Weltreligionen, zu de-
nen er sich im Alter immer mehr wandte, doch schon bei seinem Lieblingsautor
Platon eine beherzigenswerte Philosophie der Hoffnung und damit des Todes
hitte finden konnen, die die seinige hatte ergianzen konnen.

Literaturverzeichnis

Aachener Allgemeine Zeitung: [ Titelhinweis zu Gadamers 102. Geburtstag], 11.2.2002.

Aischylos: Der gefesselte Prometheus. In: Griechische Tragiker: Aischylos, Sophokles, Euripides,
Miinchen: Winkler 1958, S. 231-267.

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen: Piper 1981.

Derrida, Jacques: Wie Recht er hatte. Mein Cicerone Hans-Georg Gadamer». In: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 23.3.2002.

Dutt, Carsten (Hrsg.): Hans-Georg Gadamer im Gesprdich. Heidelberg 1992.

Gadamer, Hans-Georg: «Angst und Angste». In: Uber die Verborgenheit der Gesundheit,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 189-200.

Gadamer, Hans-Georg: «Der Tod als Frage». In: GW 4, Tiibingen: Mohr Siebeck 1987,
S.161-172.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Erfahrung des Todes». In: GW 4, Tiibingen: Mohr Siebeck
1987, S.288-294. — Auch in: Uber die Verborgenheit der Gesundheit, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1993, S. 84-94.

Gadamer, Hans-Georg: «Grenzen der Sprache». In: GW 8, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993,
S.350-361.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Menschen kénnen ohne Hoffnung nicht leben». In: Rhein-Ne-
ckar-Zeitung, 11.2.2002.

Gadamer, Hans-Georg: «Grabmiler sind Festungen gegen den Tod. Der Mensch wird zum
Menschen durch das Verleugnen seines Sterbens». In: Die Welt, 16.3.2002.

Gadamer, Hans-Georg: Hermeneutische Entwiirfe. Ttibingen: Mohr Siebeck 2000.

Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik und Historismus». In: Gesammelte Werke (GW),
Bd. 2: Wahrheit und Methode: Erginzungen, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993 [1965],
S. 392-406.

77



78

Jean Grondin

Gadamer, Hans-Georg: Philosophische Lehrjahre. Frankfurt a. M.: Klostermann 1977.

Gadamer, Hans-Georg: «Prometheus und die Tragodie der Kultur». In: GW 9, Tiibingen:
Mohr Siebeck 1993, S. 150-162. — Frithfassungen in: Die Wandlung 1 (1946), S. 600-
611; in: Anales de filologia cldsica 4 (1949), S. 329-344; in: Festschrift Rudolf Bultmann
zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Koln: Kohlhammer 1949, S.74-83; erneut in: Kleine
Schriften II, Tibingen: Mohr 1967, S. 64-74.

Gadamer, Hans-Georg: ,«Verginglichkeit»“. In: GW 9, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993,
S. 171-179.

Gadamer, Hans-Georg: «Zur Phidnomenologie von Ritual und Sprache». In: GW 8, Tiibin-
gen: Mohr Siebeck 1993, S. 400-440.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Aufl., Tiibingen: Mohr Siebeck 1990.

Gadamer, Hans-Georg (Hrsg.): Plato. Texte zur Ideenlehre. Frankfurt a. M.: Klostermann
1978.

Gadamer, Hans-Georg/Vietta, Silvio: Im Gesprdch. Miinchen: Fink 2002.

George, Theodoros/van der Heiden, Gert-Jan (Hrsg.): The Gadamerian Mind. New York:
Routledge 2022.

Gide, André: Le Prométhée mal enchainé. Paris: Gallimard 1925.

Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. Tiibingen: Mohr Siebeck 1999; 2.
Aufl,, Tiibingen: Mohr Siebeck 2013.

Grondin, Jean: «De Gadamer a Ricceur. Peut-on parler d’une conception commune de I'her-
méneutique?» In: Fiasse, Gaélle (Hrsg.): Paul Ricceur: De 'homme faillible a I’homme
capable, Paris: PUF 2008, S. 37-62.

Grondin, Jean: «Gadamer’s Hope». In: Renascence. Essays on Values in Literature 56, 2004,
S. 287-292.

Grondin, Jean: «Les tournants herméneutiques de Paul Ricceur». In: Riceeur Studies/Etudes
ricceuriennes 14 (2023), Nr. 1, online: https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630
(Zugriff 5.9.2023).

Grondin, Jean: «Von Gadamer zu Ricoeur. Kann man von einer gemeinsamen Auffassung
von Hermeneutik sprechen?» In: Liebsch, Burkhard (Hrsg.): Bezeugte Vergangenheit
oder versohnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricceur, Berlin: Akademie
2010, S. 61-76.

Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen: Max Niemayer Verlag 2006.

Henrich, Dieter: Hans-Georg Gadamer. Splitter eines Gedenkens. Warmbronn: Verlag Ulrich
Keicher 2008.

Lawn, Christopher/Keane, Niall (Hrsg.): The Gadamer Dictionary. New York: Continuum
2011.

Madison, G. B. (Hrsg.): Sens et existence. En hommage a Paul Ricceur. Paris: Seuil 1975.

Makita, Etsurd: Gadamer-Bibliographie (1922-1994). Frankfurt a. M.: Lang 1995.

Malpas, Jeff/Gander, Hans-Helmuth (Hrsg.): The Routledge Companion to Hermeneutics.
New York: Routledge 2015.

Marquard, Odo: Abschied vom Prinzipiellen. Stuttgart: Reclam 1981.

Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragodie. Kritische Studienausgabe, Bd. 1, Berlin 1980.

Reinhardt, Karl: «Prometheus». In: ders.: Tradition und Geist, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1960, S. 216-217.

Ricceur, Paul: La mémoire, Ihistoire, I’oubli. Paris: Seuil 2000.

Ricceur, Paul: Soi-méme comme un autre. Paris: Seuil 1990.

Ricceur, Paul: Temps et récit, t. 3: Le temps raconté. Paris: Seuil 1985.


https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer

Ricceur, Paul: Vivant jusqu’a la mort. Paris: Seuil 2007.

Stauffer, Ethelbert: Rezension zu Festschrift Rudolf Bultmann zum 65. Geburtstag. In: Zeit-
schrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 4, 1952, S. 85.

Thomas von Aquin: Die Hoffnung. Theologische Summe II-II, Fragen 17-22, iibers. J. F.
Groner, Anm./Komm. A. F. Utz, Freiburg/Basel/Wien 1988.

Vernant, Jean-Pierre: Mythe et religion en Gréce ancienne. Paris: Seuil 1990.

79






«Politisches Verstehen» im Ausgang
der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Zlatko Valenti¢

«Gott tut den Menschen seinen Willen in den Ereignissen kund,
einem unverstindlichen Text, der in einer geheimnisvollen Spra-
che geschrieben ist. Die Menschen fertigen sofort Ubersetzungen
davon an, iiberstiirzte, unrichtige Ubersetzungen voller Fehler,
Liicken und Sinnwidrigkeiten. Nur wenige Geister verstehen die
gottliche Sprache. Die Scharfsinnigsten, die Stillsten und Tief-
griindigsten entziffern langsam, und wenn sie mit ihrem Wort-
laut kommen, ist die Arbeit lingst getan, gibt es zwanzig Uberset-
zungen auf dem Markt. Jede Ubersetzung gebiert eine Partei und
jede Sinnwidrigkeit eine Faktion. Und jede Partei glaubt, den ein-
zig wahren Wortlaut zu kennen, und jede Faktion meint, erleuch-
tet zu sein.»’

Victor Hugo

Die Verbindung zwischen Hermeneutik und Politik ist nicht neu. Folgt man -
wie Gadamer - der etymologischen Ableitung des Begriffs « Hermeneutik» vom
Gotterboten Hermes, so wird im platonischen Dialog Protagoras? die Verbin-
dung offenbar. Dort erzihlt der Sophist Protagoras einen Mythos, der die Ent-
stehung der politischen Befahigung des Menschen beschreibt.

Nach dieser Darstellung stahl Prometheus — um den Fehler seines Bruders
Epimetheus auszugleichen - von Hephaistos und Athene neben der techni-
schen Intelligenz auch das Feuer und schenkte es den Menschen. Doch das
reichte nicht aus, um ihr Uberleben zu sichern: Die Menschen wurden Beute
wilder Tiere, da sie ihnen korperlich unterlegen waren. Um sich zu schiitzen,
schlossen sie sich zusammen und griindeten Stadte. Doch auch das fithrte nicht
zur Stabilitit — im Gegenteil: Im Zusammenleben entstanden Konflikte und
Feindschaften, da den Menschen neben der technischen Klugheit die «politi-
sche Kunst» (politiké techneé) fehlte. In diesem Moment erbarmte sich Zeus und
beauftragte Hermes, den Menschen diese Fihigkeit zu bringen. Hermes fragte

1 Viktor Hugo: Die Elenden, Zweiter Band. Ubers. von Paul Wiegler und Wolfgang Giin-
ther. Berlin 1987, S. 279.
2 Platon: Protagoras, 320c-322d.



82

Zlatko Valenti¢

Zeus, ob er die politische Kunst — wie etwa die Heilkunst - nur wenigen Aus-
erwihlten iibertragen solle, die dann fiir das Wohl aller sorgen wiirden, oder ob
sie allen Menschen zuteilwerden solle. Zeus entschied sich fiir Letzteres, denn:
«Keine Stadt konnte bestehen, wenn daran nur wenige Anteil hitten, wie an
anderen Kiinsten»3.

Gadamer selbst bezieht sich zwar nicht ausdriicklich auf den Mythos des
Protagoras — nicht zuletzt, weil seine Hermeneutik nicht auf die Ausarbeitung
eines eigenstindigen Begriffs politischen Verstehens abzielte. Dennoch lassen
sich an diesem Mythos drei zentrale Punkte erkennen, die - wie im Folgenden
zu zeigen sein wird - einen Zugang zu einer politischen Wendung von Gada-
mers Hermeneutik liefern.

Erstens: Hermes iiberbringt den Menschen nicht blof3 technische Intelli-
genz - also das Vermdogen, Werkzeuge zu nutzen, Probleme zu 16sen und
zweckrational zu handeln. Entscheidender ist, dass er ihnen jene politiké techné
bringt, die das Zusammenleben iiberhaupt erst ermdglicht. Gemeint ist damit
die Fdhigkeit, miteinander ins Gesprach zu kommen, um gemeinsame Proble-
me nicht nur individuell, sondern im Sinne des Gemeinwohls zu l6sen. Diese
Form politischer Praxis beruht nicht auf blofSer Technik, sondern auf Uberzeu-
gungskraft — jenem Vermdgen, das Hermes als Gott der Hiandler symbolisiert.
Politik ist damit keine erlernbare Methode im technischen Sinn, sondern eine
qualitativ andere Praxis: Sie setzt die Fahigkeit voraus, mit anderen zu handeln,
sich zu verstindigen, Konflikte auszutragen und gemeinsame Ordnungen zu
stiften. Gerade in diesem Unterschied zwischen Technizitit und Verstindigung
liegt ein wesentlicher hermeneutischer Zug, der sich durch Gadamers Werk -
insbesondere seine Studien zu Platon und Aristoteles — zieht: Politik beruht auf
Verstindigungsprozessen, nicht auf technischer Machbarkeit.

Zweitens: Politisches Verstehen ist keine elitire Kunst, die exklusives Ex-
pertenwissen voraussetzt, sondern eine allen Menschen zugéngliche Fahigkeit.
Deshalb wandte sich Gadamer entschieden gegen die Vorstellung, politische
Urteilsfahigkeit sei das Privileg einer bestimmten Gruppe - etwa der Philoso-
phen.* Ein solches Verstindnis widerspricht seinem Begriff des Politischen als
gemeinsam geteilter Raum der Verstindigung, in dem unterschiedliche Ord-

3 Platon, Protagoras, 322d.

4 In einem spiten Text mit dem bezeichnenden Titel Uber die politische Inkompetenz der
Philosophie (1993) driickt Gadamer diese Skepsis wie folgt aus: «Es wundert mich immer,
warum der Philosoph im Schulsinne des Wortes hier eine besondere Einsicht haben soll, die
andere nicht haben und daf} er deswegen vielleicht sogar besondere Verantwortung trage, wie
man uns zumutet. [...] Als ob es die Aufgabe des Philosophen sein kénne, jemanden ein
<Ethos> zu <lehren>, das heifit eine gesellschaftliche Ordnung vorzuschlagen oder zu rechtfer-
tigen oder eine Formung der Sitten oder Priagung der allgemeinen dffentlichen Uberzeugun-
gen zu empfehlen.» Gadamer, Hans-Georg: «Uber die politische Inkompetenz der Philoso-
phie», in: Sinn und Form 45, 1/1993, S. 7.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

nungsvorstellungen miteinander ringen.® Auch hierin steht er in der platonisch-
aristotelischen Tradition, die Politik nicht als Anwendung von Technik oder
Theorie versteht, sondern als Ausdruck praktischer, sittlich fundierter Urteils-
kraft — phronésis. Ein Gedanke, der im Folgenden weiter entfaltet wird.

Drittens: Politik ist auf Verstehen angewiesen — nicht blof§ auf Informati-
on, Analyse oder Strategie, sondern auf die Fahigkeit, Perspektiven zu deuten,
Bedeutungshorizonte zu erfassen und historisch situiert zu handeln. Denn Poli-
tik vollzieht sich im Umgang mit Uneindeutigkeit, Deutungskonflikten und
normativen Spannungen - eben jenen Phidnomenen, auf die sich Hermeneutik
traditionell richtet, wenn es um das Verstehen von Sinnzusammenhéngen geht,
auch wenn sie urspriinglich nicht im Kontext der Politik entwickelt wurde.

Seit der Antike fragt politische Theorie, wie sich konkurrierende Deutun-
gen vermitteln und auf eine gemeinsame Grundlage stellen lassen — im Streben
nach Ordnung und Gerechtigkeit. Eine politische Hermeneutik, wie ich sie im
Folgenden im Anschluss an Hans-Georg Gadamer skizzieren werde, setzt je-
doch an einem grundlegenderen Punkt an: Sie fragt nicht, wie eine gerechte
Gesellschaft zu gestalten sei, sondern was politisches Verstehen als Bedingung
gemeinsamen Zusammenlebens iiberhaupt ermdglicht. Thre Aufgabe ist es
nicht, normative Modelle zu entwickeln, sondern - ganz im Sinne des Diktums
Gadamer - «die Bedingungen aufzukliren, unter denen Verstehen geschieht».é
Erst auf dieser Grundlage ldsst sich kliren, wie politisches Verstehen gelingen
kann, und wenn ja: ob es sich dabei um einen rational begriindbaren, metho-
disch steuerbaren oder gar erlernbaren Prozess handelt.

Um einen Begriff politischen Verstehens im Ausgang von Gadamer zu ent-
wickeln, gliedert sich der Text in drei Teile: (1) Zunéchst entwerfe ich auf
Grundlage von Gadamers philosophischer Hermeneutik die Grundstruktur poli-
tischen Verstehens. (2) Darauf aufbauend entfalte ich diese Struktur, um einen
spezifischen Begriff politischen Verstehens aus Gadamers Ansatz herauszuar-
beiten. (3) Abschlieflend gilt es, die daraus folgenden Konsequenzen zu bestim-
men und die Leitfrage zu beantworten: Welche Gestalt nimmt politisches Ver-
stehen im Ausgang von Gadamers Hermeneutik an - und wie kann es
gelingen?

5 Gadamer, Hans-Georg: « Uber die Planung der Zukunft», in: GW 2, S. 157.
6 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik. Tiibingen: Mohr Siebeck 1990, S. 300. (Im Folgenden: WM)

83



84

Zlatko Valenti¢

I. Grundstruktur des politischen Verstehens

Bevor sich ein spezifischer Begriff des politischen Verstehens entwickeln lasst, ist
zundchst zu kldren, unter welchen Bedingungen Verstehen notwendig wird. Am
Beginn jeder theoretischen Auseinandersetzung mit diesem Phédnomen steht
daher die grundsitzliche Frage: Wann wird Verstehen iiberhaupt zum Pro-
blem? Wilhelm Dilthey beantwortet diese Frage mit dem Hinweis, dass Verste-
hen iiberall dort erforderlich sei, «wo etwas fremd ist, das die Kunst des Verste-
hens zu eigen machen soll»”. In diesem Sinne betont auch Gadamer, dass die
Anstrengung des Verstehens dort beginnt, «wo einem etwas, was einem begeg-
net, befremdlich, herausfordernd, desorientierend entgegentritt»®. Mit anderen
Worten: Das Problem des Verstehens stellt sich immer dann, wenn «der Sinn
von etwas nicht offen und unzweideutig zutage liegt»°.

An dieser Stelle tritt eine grundlegende Struktur des Verstehens hervor,
die - so Gadamer - als «Polaritdt von Vertrautheit und Fremdheit»'® zu be-
greifen ist und jedem Verstehensprozess zugrunde liegt. Diese Polaritat lasst
sich in drei Momente gliedern: (i) die eigene Position des Verstehenden, (ii) die
fremde Position des zu Verstehenden und (iii) das spannungsreiche Dazwischen,
das das Eigene vom Fremden trennt. Gerade diese Trennung erscheint Gada-
mer als zentrales Moment, auf dem sich die «Aufgabe der Hermeneutik griin-
det»'. Wo alles klar ist, bedarf es keiner Hermeneutik - ebenso wenig wie dort,
wo etwas absolut fremd und unzuginglich bleibt.

Die daraus folgende Leitfrage lautet daher: Gibt es einen Weg, die Span-
nung zwischen Vertrautheit und Fremdheit so zu tiberbriicken, dass Fremdheit
tiberwunden und Verstehen erreicht werden kann? Auf der Beantwortung die-
ser Frage lasst sich ein Begrift politischen Verstehens im Ausgang von Gadamer
entwickeln — auch wenn Gadamer selbst keine explizite Theorie des politischen
Verstehens vorgelegt hat. Die Grundlage hierfiir, wie im Folgenden zu zeigen
sein wird, bietet die Analyse der Rechtsauslegung, der Gadamer «exemplarische
Bedeutung»"? fiir seine hermeneutische Theorie zuschreibt. So versteht er jeden
Verstehensvorgang als «Sonderfall der Anwendung von etwas Allgemeinem auf
eine konkrete und besondere Situation»'® - eine Struktur, die im juristischen
Bereich besonders deutlich hervortritt. Was geschieht in der Rechtsauslegung?

7 Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften.
Frankfurt a. M. 1981, S. 278.
8 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». GW 2, S. 185.
9 Gadamer, Hans-Georg: «Klassische und philosophische Hermeneutik». GW 2, S. 92.
10 WM, S. 300.
1 Ebd.
12 Ebd, S. 330ft.
13 Ebd, S. 317.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Der juristische Vermittlungsakt besteht in der Applikation — also der An-
wendung - eines allgemeinen Gesetzes auf einen spezifischen Einzelfall. Dieser
ist insofern «spezifisch», als kein Fall dem anderen gleicht: Jeder bringt eigene
Nuancen mit sich, die im Urteil berticksichtigt werden miissen. So enthélt jeder
Fall ein Moment des Fremden - eine Spannung, die daraus erwéchst, dass die
allgemeine Gesetzesnorm die volle Konkretion des Einzelfalls nicht zu erfassen
vermag.'* Die eigentliche Aufgabe der Rechtsanwendung besteht darin, die
Spannung zwischen allgemeiner Gesetzesnorm und der Fremdheit des Einzel-
falls so aufzulosen, dass das Recht der Gerechtigkeit dient. Ausgehend von die-
ser Anwendungsthese ldsst sich die Grundstruktur hermeneutischer Vermitt-
lung in drei konstitutive Elemente gliedern:

- Das Allgemeine: Der Gesetzestext, der allgemeine Giiltigkeit bean-
sprucht und den normativen Maf3stab fiir juristische Urteile liefert.

- Das Besondere: Der konkrete Einzelfall, der spezifische Merkmale auf-
weist und sich nicht ohne Weiteres unter das Allgemeine subsumieren
lasst.

- Die vermittelnde Instanz: Die Richterin oder der Richter, die mithilfe
ihres Erfahrungshorizonts, ihrer rechtlichen Bildung und ihrer Urteils-
kraft das Allgemeine auf den besonderen Fall anwenden. Die Auslegung
erfolgt somit nicht mechanisch, sondern als interpretative Leistung, die
sowohl dem Geist des Gesetzes als auch der konkreten Situation gerecht
zu werden versucht.

Eine vergleichbare Vermittlungsleistung - so die zentrale These dieses Textes —
ist auch fiir das politische Verstehen konstitutiv. Sie bildet die Grundlage dafiir,
Gadamers Hermeneutik auf das Feld der Politik zu iibertragen. Denn Politike-
rinnen und Politiker stehen - dhnlich wie Richterinnen und Richter — vor der
kontinuierlichen Aufgabe, konkrete Situationen im Lichte allgemeiner Prinzipi-
en zu beurteilen und entsprechende Entscheidungen zu treffen. Auch sie miis-
sen zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen vermitteln. Auch ihr Han-
deln und Verstehen ist - zumindest in rechtsstaatlichen Ordnungen - an einen
normativen Text gebunden: die Verfassung. Seit der Neuzeit bildet sie den insti-
tutionellen Rahmen politischen Handelns, indem sie grundlegende Prinzipien
und Zustindigkeiten definiert, an denen sich legitime Entscheidungen orientie-
ren. Dariiber hinaus ist politisches Verstehen — ebenso wie juristisches — im-
mer auch historisch situiert: Es ist gepragt durch individuelle Voraussetzungen
(etwa politische Sozialisation, Erfahrung, Wertehorizonte) ebenso wie durch
kollektive Deutungsmuster, Traditionen und gesellschaftliche Stimmungen der
Gegenwart, die die jeweilige Verstehenssituation - ob bewusst oder unbe-
wusst — rahmen. Politisches Verstehen vollzieht sich somit stets im Horizont

14 Vgl ebd,, S. 323.

85



86

Zlatko Valenti¢

spezifischer Vorverstindnisse, die Wahrnehmen, Deuten und Handeln struktu-
rieren. Obwohl sich - wie im Folgenden zu zeigen sein wird - das Allgemeine
und das Besondere in der Politik anders artikulieren als in der Jurisprudenz und
auch der Modus ihrer Vermittlung ein anderer ist, lassen sich doch auch im
politischen Verstehen jene drei Grundelemente wiederfinden, die Gadamer her-
ausgearbeitet und im Rahmen seiner Anwendungsthese als paradigmatisch fiir
jeden Verstehensprozess bestimmt hat:

- Das Allgemeine: die Idee des Gemeinwohls oder einer leitenden «politi-
schen Idee»'’, auf das politische Entscheidungstriger bei ihrer Amts-
tibernahme vereidigt werden oder in dessen Lichte sie die politische
Wirklichkeit deuten und Veranderung anstreben.'¢

— Das Besondere: der konkrete politische Fall, der aufgrund seiner je eige-
nen, mehr oder weniger fremden Ziige eine situationsspezifische Deu-
tung verlangt.

- Die Vermittlung: die politische Entscheidungspraxis, die das Allgemeine
auf das Besondere anwendet - unter Beriicksichtigung der jeweiligen
Umstdnde, der historischen Rahmung und der legitimatorischen Anfor-
derungen.

Diese drei Elemente — das Allgemeine, das Besondere und die Vermittlung — bil-
den die Grundstruktur politischen Verstehens, wie sie im Folgenden entfaltet
wird. Da Gadamer selbst keinen spezifischen Begrift politischen Verstehens aus-

15 Hier geht es nicht darum, die unterschiedlichen Formen politischer Ideen in der Ideen-
geschichte nachzuzeichnen - das ist die Aufgabe der politischen Ideengeschichte selbst. In
diesem Feld finden sich zahlreiche Werke, die die Entwicklung und Analyse politischer Ideen
behandeln: Marcus Llanque untersucht die Wechselwirkungen politischer Theorien (vgl.
Llanque, Marcus: Politische Ideengeschichte — Ein Gewebe politischer Diskurse. Miinchen/Ol-
denburg 2008); Iring Fetscher bietet mit dem Pipers Handbuch der politischen Ideen einen
umfassenden Zugang (vgl. Fetscher, Iring (Hrsg.): Pipers Handbuch der politischen Ideen.
Miinchen, ab 1985); Maryanne Cline Horowitz liefert eine international vergleichende Per-
spektive (vgl. Horowitz, Maryanne Cline (Hrsg.): New Dictionary of the History of Ideas. De-
troit 2005). Vielmehr soll hier — ausgehend von Gadamer und seiner Rezeption des Aristote-
les — gezeigt werden, inwiefern politische Ideen fiir die Struktur des politischen Verstehens
konstitutiv sind. Dieser Zugang erlaubt es, Gadamers Hermeneutik auf das Politische zu tiber-
tragen und zugleich die Bedeutung politischer Ideen innerhalb des Prozesses politischen Ver-
stehens herauszuarbeiten. Dies wird im Folgenden detailliert dargestellt.

16 Zwei Beispiele mogen dies illustrieren: die Bundesrepublik Deutschland und die Verei-
nigten Staaten. In Deutschland verpflichtet sich der Bundesprésident gemafl Artikel 56 des
Grundgesetzes bei Amtsantritt mit den Worten: ,,Ich schwére, daf§ ich meine Kraft dem Wohle
des deutschen Volkes widmen [...] und Gerechtigkeit gegen jedermann tiben werde. So wahr
mir Gott helfe.“ In den USA lautet der prasidentielle Amtseid nach Artikel II, Section 1 der
Verfassung: ,,I do solemnly swear [...] that I will faithfully execute the Office of President |...]
and will [ ... ] preserve, protect and defend the Constitution of the United States.”



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

arbeitet, ist es notwendig, seinen hermeneutischen Ansatz weiterzudenken und
die drei Elemente fiir den politischen Kontext neu zu bestimmen - also mit
Gadamer tiber Gadamer hinauszugehen. Im ersten Schritt werden dazu die bei-
den Pole - das Allgemeine und das Besondere — skizzenhaft dargestellt.'” An-
schlieflend riickt jener Vermittlungsprozess in den Blick, in dem sich politisches
Verstehen im Sinne Gadamers konkret vollzieht und im Begriff der Applikation
zum Ausdruck kommt.

Il. Entfaltung der Grundstruktur
des politischen Verstehens

(A) Das Allgemeine im politischen Verstehensprozess

Im Unterschied zu den klassischen hermeneutischen Anwendungsfeldern der
Theologie und Jurisprudenz, in denen sich das Allgemeine in autoritativen Tex-
ten wie der Bibel oder dem Gesetzbuch manifestiert, zeigt sich das Allgemeine
im politischen Feld als Ergebnis historisch gewachsener Aushandlungsprozesse.
Es besitzt keine ein fiir alle Mal festgelegte Bedeutung, sondern tritt in zwei sich
tiberlagernden Dimensionen auf: einer textuellen und einer ideellen.

(1) Die textuelle Dimension des Allgemeinen verweist auf jene sprachlich
gefassten Ausdrucksformen des Politischen, in denen sich eine Gesellschaft
tiber sich selbst verstindigt — etwa in Geschichten, Verfassungen, Gesetzen,
Vertragen oder Parteiprogrammen. Diese Texte sind nicht blof3 normative Fest-
schreibungen, sondern Ausdruck eines geschichtlichen Selbstverstdndnisses, das
in Sprache Gestalt annimmt. Sie tragen Spuren kollektiver Erfahrungen und
Auseinandersetzungen in sich und gewinnen ihre Bedeutung nicht aus sich
selbst, sondern durch fortwihrende Auslegung im Horizont jeweils neuer und
damit «fremder» Situationen. Mit anderen Worten: Thre Geltung beruht nicht
auf Unverriickbarkeit, sondern auf einem kontinuierlichen Verstindigungspro-
zess, in dem sie immer wieder neu gelesen, interpretiert und - im Lichte des
Gegenwartigen — fruchtbar gemacht werden miissen.

(2) Die ideelle Dimension des Allgemeinen zeigt sich in politisch-normati-
ven Zielmarken im Sinne des Aristoteles, auf die Gesellschaften und politische
Akteure ihr Handeln ausrichten.’® Es handelt sich um Vorstellungen einer er-

17 Eine ausfithrlichere Darstellung findet sich in meiner Dissertation, die 2026 unter dem
Titel Politisches Verstehen. Politische Wendung der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers er-
scheinen wird.

18 Die Auffassung, politische Ideen als «Zielmarken» zu verstehen, stiitzt sich auf ein
Gleichnis, das Gadamer in seinen Schriften mehrfach anfithrt, um den Verstehensprozess zu
verdeutlichen. (GW 2, S. 316ff.) Es handelt sich dabei um das Gleichnis des Bogenschiitzen,
das Aristoteles zu Beginn der Nikomachischen Ethik einfiihrt. (Vgl. Aristoteles: NE 1094a 23.)

87



88

Zlatko Valenti¢

strebenswerten gesellschaftlichen Ordnung - um das, was sein soll, nicht nur,
was ist. Solche Zielmarken, die im Folgenden als «politische Ideen» bezeichnet
werden, beanspruchen Allgemeingiiltigkeit, insofern sie auf gesellschaftliche
Verwirklichung zielen und dabei im politischen Wettbewerb mit alternativen
Entwiirfen stehen. Politische Ideen entstehen nicht aus dem Nichts: Sie sind
Ausdruck kollektiver und individueller Erfahrungen, die sich historisch ver-
dichten und kulturell vermitteln - und die in gesellschaftlichen Leitbildern,
normativen Selbstdeutungen und politischen Orientierungen Gestalt anneh-
men. Die deutsche Staatsrison, etwa in der Haltung zum Staat Israel, ist nur im
Licht jener kollektiven Erfahrungen verstandlich, die das politische Verstehen
in Deutschland geprigt haben und bis heute das Verstindnis der politischen
Wirklichkeit beeinflussen.?

In beiden Dimensionen - der geschichtlich gewachsenen Texttradition
ebenso wie den normativ-ideellen Zielvorstellungen - ist Gadamers Konzept
der Wirkungsgeschichte verankert. Denn das Allgemeine im politischen Verste-
hen entsteht nicht im luftleeren Raum, sondern ist wesentlich ein Produkt der
Geschichte: Es verdichtet die Erfahrungen und Deutungsmuster der Vergan-
genheit zu Maf3stiben, die in der Gegenwart Orientierung geben oder infrage
gestellt werden. Damit ist die Wirkungsgeschichte im Allgemeinen selbst immer
schon mitgedacht - als fortwirkender Hintergrund, der jedes Verstehen prigt.

Zugleich stehen Text und Idee in einem wechselseitigen Verhaltnis: Politi-
sche Texte bringen kollektive Grundiiberzeugungen zum Ausdruck und pragen
ihrerseits politische Ideen. Umgekehrt gewinnen normative Leitbilder erst
durch ihre sprachliche Artikulation und rechtliche Verankerung gesellschaftli-
che Wirksamkeit. Eine politische Hermeneutik muss daher beide Dimensionen
zugleich in den Blick nehmen - das Textuelle wie das Ideelle —, um die Tiefen-
struktur politischen Verstehens angemessen zu erfassen.

Konstitutionalismus als hermeneutische Zasur

Der Aufstieg des Konstitutionalismus bildet nach Gadamer eine entscheidende
Voraussetzung, politisches Verstehen als hermeneutischen Vorgang zu begrei-

Dort dient der Bogenschiitze, der sein Ziel anvisiert, als Sinnbild fiir menschliches Handeln:
Jede ethisch-politische Handlung ist auf ein «Gut» gerichtet und wird durch ein bestimmtes
Ziel geleitet. Dabei dient das Ziel als Orientierungspunkt. In diesem Zusammenhang weist
Gadamer zu Recht darauf hin, dass dies nicht bedeutet, «dafl die Kunst des Bogenschiefiens
nur darin besteht, dafy man auf eine solche Marke zielt. Die Kunst des Bogenschief3ens muf3
man vielmehr beherrschen, damit man iiberhaupt treffen kann. Aber um das Zielen zu er-
leichtern, um die Richtung des Schieflens genauer und besser einzuhalten, dazu vermag die
Marke ihren Dienst zu tun.» (Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als theoretische und
praktische Aufgabe». GW 2, S. 316.)

19 Vgl. Marwecki, Daniel: Absolution? Israel und die deutsche Staatsrison. Goéttingen 2024.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

fen. Zwar existierten auch vor dem Zeitalter geschriebener Verfassungen For-
men politischer Ordnung, symbolischer Legitimierung und interpretativer Pra-
xis.?? Doch erst die Anerkennung normativer Texte als verbindliche Grundlage
politischen Handelns verschiebt das Verhaltnis von Politik und Text grundle-
gend: Der Text wird nicht linger bloles Mittel politischer Legitimation, son-
dern bestimmt selbst, was als legitimes politisches Handeln gilt. Diese Funktion
erfillt die Verfassung. Seit der Neuzeit bildet sie den Rahmen politischen Han-
delns, indem sie jene Prinzipien und Entscheidungsregeln definiert, die Legiti-
mitét begriinden und die ,,Spielregeln® staatlichen Handelns festlegen.?' In den
meisten Staaten der Welt regelt sie — wenn auch in unterschiedlicher Form -
«wer wie Recht erzeugt, regiert, kontrolliert»?2 Politik steht folglich nicht mehr
iiber dem Text — so wie einst der absolutistische Monarch iiber dem Gesetz -,
sondern wird selbst zu einem Organ der Verfassung. Dem Legitimationsdruck,
sich auf eine geschriebene Verfassung zu berufen, konnten sich selbst autoritare
Staaten nicht entziehen.? Wie Bockenforde am Beispiel kommunistischer Sys-
teme zeigt, dient die Verfassung dort jedoch nicht primdr als Grundlage der
Machtbegriindung, sondern als Instrument der Machtausiibung.?4

Gadamer war sich dieser Transformation bewusst. Besonders die Franzosi-
sche Revolution, mit der der moderne Verfassungsstaat seinen Ausgang nimmt,

20 Vgl. Bockenforde, Ernst-Wolfgang: « Constitutional and Political Theory». In: Kiinkler,
Mirjam / Stein, Tine (Hg.): Constitutional and Political Theory: Selected Writings by Ernst-
Wolfgang Bockenforde. Oxford (2017), S. 152-169.

21 Vgl. Bockenforde, Ernst-Wolfgang: «Die verfassunggebende Gewalt des Volkes - Ein
Grenzbegriff des Verfassungsrechts». In: ders.: Wissenschaft - Politik - Verfassungsgericht.
Frankfurt a. M. 1971, S. 97 ff.

22 Prettenthaler-Ziegerhofer, Anita: Verfassungsgeschichte Europas. Vom 18. Jahrhundert
bis zum Zweiten Weltkrieg. Darmstadt 2013, S. 6.

23 Vgl. Tate, C. Neal/Vallinder, Torbjorn (Hrsg.): The Global Expansion of Judicial Power.
New York u.a. 1995; Sadurski, Wojciech: Rights Before Courts. A Study of Constitutional
Courts in Postcommunist States of Central and Eastern Europe. Dordrecht u. a. 2005; Gard-
baum, Stephen: The New Commonwealth Model of Constitutionalism. Cambridge 2013: Chen,
Albert H. Y.: Constitutional Courts in Asia. Cambridge 2018.

24 Bockenforde zeigt dies am Beispiel des kommunistischen Staats: «Das Recht wird - und
hierin liegt die grofle Neuerung der Theorie - ein Mittel, das den revolutiondren Prozef von
sich aus aktiv forttreibt, es ist nicht mehr nur das Ergebnis bzw. die Spiegelung eines bereits
stattgefundenen revolutiondren Prozesses. Das Recht wird damit verwendbar als Waffe fiir
den Aufbau der sozialistischen Gesellschaft. Es wird hineingenommen in den gesellschaftli-
chen Prozef$ selbst als ein treibendes, vorantreibendes Moment, es wird selbst Ausdruck der
gesellschaftlichen Praxis. Die aktive Rolle> des juristischen Uberbaus aufzeigen heiflt deshalb
seine Rolle als die <eines Instruments im Kampf fiir die Errichtung des Sozialismus und Kom-
munismus auf den verschiedenen Etappen des sozialistischen Aufbaus> darlegen.» (Bocken-
torde, Ernst-Wolfgang: Die Rechtsauffassung im kommunistischen Staat. Miinchen 1967,
S.29f)

89



90

Zlatko Valenti¢

markiert fiir ihn einen Wendepunkt: Erst mit ihr wird die normative Bindung
politischen Handelns an den Text zu einer unhintergehbaren Grundlage mo-
derner Staatlichkeit. In Wahrheit und Methode formuliert Gadamer es pra-
gnant: Hermeneutik ist nur moglich, «wo etwas so gesetzt ist, daf§ es als das
Gesetzte unauthebbar und verbindlich ist.»?® Im Absolutismus hingegen fehlt
genau diese Voraussetzung: Wo der Wille des Herrschers «ohne Riicksicht auf
das Gesetz» bestimmt, eriibrigt sich «die Anstrengung der Auslegung»? - und
damit die Aufgabe des Verstehens. Die Untertanen, so betont der Historiker
Hagen Schulze, konnten «allenfalls Gott im Gebet bitten, den Sinn des Fiirsten
zu dndern, aber nie direkt vom Fiirsten einen Sinneswandel verlangen: Die
furstliche Gewalt war absolut.»?” Die Etablierung des Verfassungsstaats hat die
Politik somit in ein neues Verhaltnis zum Text gesetzt, in dem politisches Han-
deln selbst zur hermeneutischen Praxis wird.

Vor diesem Hintergrund markiert der 14. September 1791 - der Tag, an
dem Ludwig XVI. seinen Eid auf die erste geschriebene Verfassung Frankreichs
leistete — einen symbolischen Beginn politischer Hermeneutik. In diesem Mo-
ment wurde Herrschaft nicht mehr blofl ausgetibt, sondern rechtlich normiert
und damit auslegungspflichtig. Seither ist Politik an einen Text gebunden, des-
sen normative Geltung nicht einseitig aufgehoben werden kann. Die Verfassung
etabliert sich somit als das «textuell Allgemeine» im politischen Verstehen: Sie
bildet den Rahmen, innerhalb dessen politische Entscheidungen zu begriinden,
auszulegen und zu gestalten sind. Wird dieser Rahmen ignoriert oder bewusst
unterlaufen, wird - wie Dieter Grimm betont - die Verfassung zur «gefihrde-
ten Errungenschaft»?8, insbesondere dann, wenn politische Akteure ihre Ziele
jenseits normativer Bindungen durchsetzen wollen.

Erst wenn ein Text diese bindende Kraft entfaltet, wird politisches Han-
deln in eine hermeneutische Tradition eingebettet. Genau dies hat Gadamer -
auch wenn er es nicht systematisch ausgearbeitet hat — als grundlegende Vor-
aussetzung politischen Verstehens in der Moderne erkannt. Gerade deshalb er-
weist es sich als besonders fruchtbar, von der Jurisprudenz ausgehend den Be-
reich der Politik mit Gadamers Verstehenskonzeption zu erschlieflen, da hier
der Zusammenhang von bindendem Text, Auslegung und Handlung in exem-
plarischer Weise sichtbar wird.

25 WM, S. 335,

26 Ebd.

27 Schulze, Hagen: Staat und Nation in der europdischen Geschichte. Miinchen 1994, S. 69.
28 Grimm, Dieter: Die Verfassung und die Politik. Miinchen 2001, S. 24.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Zwischen Bindung und Gestaltbarkeit:
Das Verhaltnis zwischen Politik und Text

Wenngleich die textuelle Dimension im Kontext der Politik eine grundlegende
Parallele zwischen juristischer und politischer Verstehensleistung erkennen
lisst, bestehen doch wesentliche Unterschiede, die das Spezifische politischen
Verstehens ausmachen. Besonders deutlich zeigt sich dies im Spannungsver-
héltnis zwischen textueller und ideeller Dimension. Wahrend juristisches Ver-
stehen bei der Vermittlung zwischen Allgemeinem und Besonderem auf den Ge-
setzestext als autoritative Referenz zuriickgreifen kann - eine Referenz, deren
Geltung in der Regel nicht infrage gestellt wird -, ist politisches Verstehen
durch eine strukturelle Offenheit geprégt.

Zwar besitzt die Verfassung auch in der Politik eine symbolisch aufgelade-
ne Bedeutung und fungiert als normativer Bezugspunkt, doch entfaltet sie ihre
Wirksamkeit zumeist nicht als konkrete Handlungsanleitung. Vielmehr wirkt
sie als offener Interpretationsrahmen, der fiir konkurrierende Lesarten, strategi-
sche Umdeutungen und politische Umformungen empfinglich bleiben muss,
will er politisches Verstehen tiberhaupt ermoéglichen.?? Im politischen Diskurs
tritt die Verfassung daher hiufig erst dann explizit in Erscheinung, wenn Ent-
scheidungen rechtlich iiberpriift oder 6ffentlich legitimiert werden miissen -
nicht jedoch als unmittelbare Richtschnur fiir tigliche Praxis. Denn wiirde die
Verfassung jede Entscheidung vorwegnehmen, verlore die Politik ihre Urteils-
und Gestaltungskraft. Dieter Grimm bringt es auf den Punkt: Eine «total ver-

29 Ein wesentlicher Punkt ist, dass Gadamers Begriff des Allgemeinen, wie ich ihn hier fiir
das politische Verstehen fruchtbar mache, nicht allein aus der Textualitdt hervorgeht, sondern
ebenso aus einer ideellen Dimension. Dies wird besonders deutlich in jenen Staaten, die keine
geschriebene Verfassung kennen, etwa in Grofibritannien. Auch dort ldsst sich — ausgehend
von Gadamers Analyse des juristischen Verstehensprozesses — ein Allgemeines ausmachen:
nicht in der Gestalt eines kodifizierten Textes, sondern in Rechtstraditionen, Prizedenzfillen
und kulturellen Mustern, die den Rahmen fiir die Anwendung des Allgemeinen auf den be-
sonderen Fall bilden. In diesem Zusammenhang ist die sehr aufschlussreiche Kritik von Simo-
ne Glanert hervorzuheben, die Gadamers Rechtsbegriff in ihrem Beitrag in diesem Band als
zu stark auf den deutschen Kontext zugeschnitten problematisiert. Gerade diese Kritik eroff-
net die Moglichkeit, den Begriff des Allgemeinen weiter zu denken: Denn bei Gadamer lésst
es sich nicht nur textuell, sondern auch ideell bestimmen - wie seine Auseinandersetzung mit
dem aristotelischen Begriff der phronesis verdeutlicht. Der phronimos, der Klughandelnde,
verfigt nicht immer iiber einen Text als Orientierung, sondern bezieht sich auf tradierte
Strukturen, kulturelle und ethische Maf3stabe, auf einen bestimmten Ethos, der als Allgemei-
nes wirksam wird und von dem her er den besonderen Fall zu deuten und zu entscheiden
versucht.

M



92

Zlatko Valenti¢

rechtlichte Politik» wiirde «ihres politischen Charakters im Grunde entkleidet
und letztlich auf Verwaltung reduziert»3.

Gerade hierin unterscheidet sich das Verhiltnis zum Text im politischen
Verstehen grundlegend von jenem in Theologie und Jurisprudenz. Zwar ist
auch dort Auslegung nie frei von Ambivalenzen und Mehrdeutigkeiten; auch
Richterinnen und Richter und Theologinnen und Theologen miissen Texte si-
tuationsbezogen deuten. Doch bleibt die Offenheit strukturell begrenzt — sie ist
gebunden an die Autoritdt des Textes. Gadamer veranschaulicht dies mit sei-
nem Begriff der Dienerschaft: Der Auslegende ordnet sich dem «beherrschen-
den Anspruch des Textes»3! unter. In der Theologie gilt die Heilige Schrift als
Gottes Wort und behilt «einen schlechthinnigen Vorrang»®? vor jeder Lehre,
die sie auslegt. Analog steht der Richter «unter dem Gesetz»3: Seine Auslegung
bleibt dem Text verpflichtet, dem er dient. Auslegung ist hier hermeneutischer
Dienst, nicht Akt der Machtausiibung, und zielt nicht auf Revision oder Kritik,
sondern primar auf Erschliefung des gegebenen Sinns.

Diese Haltung ldsst sich auf das politische Verstehen nur bedingt tibertra-
gen. Politische Akteure sind nicht primér Diener eines verbindlichen Textes,
sondern zugleich Gestalter seiner Geltung. Ihr Verhiltnis zur Verfassung ist we-
niger durch Unterordnung als durch Interpretation, Aushandlung und potenzi-
elle Revision gepragt. Wihrend der Richter den Gesetzestext als Grenze seines
Urteilens anerkennen muss, konnen politische Akteure im Rahmen demokrati-
scher Verfahren den Text selbst verandern — durch Gesetzesinderungen, Ver-
fassungsreformen oder symbolische Umdeutungen. Die so entstehende Offen-
heit verweist auf eine andere Form der Textgebundenheit: eine, in der
Auslegung und Gestaltung untrennbar ineinandergreifen. Mit Gadamer lief3e
sich von einer politischen Form der Dienerschaft sprechen — nicht als strikte
Unterordnung unter einen gegebenen Text, sondern als Verantwortung gegen-
tiber einem normativen Rahmen, der historisch wandelbar ist und durch politi-
sche Praxis weiterentwickelt werden muss.3

30 Grimm, Dieter: Recht oder Politik? Die Kelsen-Schmitt-Kontroverse zur Verfassungsge-
richtsbarkeit und die heutige Lage. Berlin: Duncker & Humblot 2020, S. 21.

31 WM,S. 316.

32 Ebd, S. 336.

33 Ebd,S. 335.

34 Dieser Gedanke gilt freilich auch fiir die Jurisprudenz, wenn auch in anderer Weise und
in geringerem Mafle. So weist der ehemalige Verfassungsrichter Andreas Vofkuhle darauf
hin, dass heute Fragen an das Grundgesetz herangetragen werden, die den Verfassungsgebern
kaum vorstellbar waren - etwa im Kontext von EU-Integration, Digitalisierung, Globalisie-
rung oder gesellschaftlicher Pluralisierung. Soll das Grundgesetz seine Orientierungs- und
Identifikationsfunktion bewahren, darf es zu solch grundlegenden Themen nicht schweigen.
Seine Bedeutung wird daher kontinuierlich weiterentwickelt, was notwendigerweise ein
schopferisches Moment enthalt. Dies kann - wie Voflkuhle formuliert — zu einer «Sinnénde-



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Politische Ideen als Triebfeder des politischen Verstehens

Um politisches Verstehen in seiner Eigenlogik zu erfassen, geniigt es somit nicht,
allein auf das Verhéltnis zur Verfassung zu blicken. Carl Schmitt illustriert die-
sen Umstand anhand eines Beispiels: Verurteile ein Richter auf Grundlage eines
Strafgesetzes jemanden zu einer Freiheitsstrafe, so werde dieses Urteil «durch
eine tatbestandsméflige Subsumtion»® aus dem Gesetz abgeleitet. Trifft hinge-
gen der Reichskanzler «auf Grund» von Art. 56 der Weimarer Reichsverfas-
sung® die Entscheidung zu einem Biindnis mit Russland, so erfolgt diese Ent-
scheidung nicht durch Subsumtion unter eine Norm, sondern ist politischer
Natur.¥” Auf diese Weise macht Schmitt deutlich, dass Verfassungsprinzipien
keine detaillierten Handlungsanweisungen liefern, sondern vielmehr Zustindig-
keiten und Rahmenbedingungen politischer Entscheidungen definieren -
wenngleich er dabei, wie Hans Kelsens Kritik® zeigt, durch die strikte Tren-

rung ohne Textinderung» fithren, also zu einer Anpassung, die der Verfassung niitzt und sie
«in der Zeit halt» (Volkuhle: «Der Wandel der Verfassung und seine Grenzen». In: JuS
2019, S. 419).

35 Schmitt, Carl: «Der Hiiter der Verfassung». In: Archiv des 6ffentlichen Rechts (A6R),
Bd. 55 (N. F. 16), Nr. 2, 1929, S. 189.

36 Schmitt bezieht sich hier auf den Art. 56 der Weimarer Reichsverfassung, wo es heifdt:
«Der Reichskanzler bestimmt die Richtlinien der Politik und tragt dafiir gegeniiber dem
Reichstag die Verantwortung. Innerhalb dieser Richtlinien leitet jeder Reichsminister den ihm
anvertrauten Geschiftszweig selbstindig und unter eigener Verantwortung gegeniiber dem
Reichstag.»

37 Schmitt, Carl: «Der Hiiter der Verfassung», S. 189.

38 Wihrend Schmitt das produktive Moment allein der Politik zuschreibt und die Juris-
prudenz auf einen rein reproduktiven Vorgang der Subsumtion reduziert, betont Kelsen gera-
de das Gegenteil. Fiir ihn enthalten nicht nur politische, sondern auch juristische Entschei-
dungen notwendigerweise schopferische Elemente. Jeder Entscheidungsakt gehe iiber die blofle
Anwendung von Regeln hinaus und besitze daher ein politisches Moment. Sobald ein Richter
widerstreitende Interessen abwégt und in einem konkreten Fall « Macht» ausiibt, tiberschnei-
det sich seine Funktion mit dem Feld der Politik. Das Gesetz, so Kelsen, kénne ohnehin nur
einen generellen Rahmen vorgeben und er6ffne der richterlichen Tiétigkeit zwangslaufig Spiel-
raume: «Indem der Gesetzgeber den Richter ermidchtigt», so Kelsen, «innerhalb gewisser
Grenzen gegensitzliche Interessen gegeneinander abzuwigen und Konflikte zugunsten des ei-
nen oder des anderen zu entscheiden, tibertragt er ihm eine Befugnis zur Rechtsschopfung
und damit Macht, die der richterlichen Funktion denselben politischen Charakter gibt, den
die Gesetzgebung - wenn auch in héherem Mafle - hat.» (Kelsen, Hans: Wer soll der Hiiter
der Verfassung sein? Abhandlungen zur Theorie der Verfassungsgerichtsbarkeit in der pluralisti-
schen, parlamentarischen Demokratie. Hrsg. von Robert Chr. van Ooyen. Tiibingen 2008,
S. 67.) Daraus folge, dass es keine absolute Trennung zwischen Politik und Rechtsprechung
gebe, sondern lediglich «eine quantitative, keine qualitative Differenz» (ebd., S. 581.): Der Ge-
setzgeber sei bei der Rechtsschopfung freier, der Richter stiarker gebunden, doch beide iibten
in je unterschiedlichem Maf3 politische Macht aus. Schmitts Behauptung einer rein logischen

93



94

Zlatko Valenti¢

nung von politischem und juristischem Auslegungsvorgang neue Probleme
schaftt.®?

Aus diesem Grund wire es fir Schmitt irrefithrend zu sagen, politische
Akteure handelten <auf Grund> von Verfassungsregeln - ebenso wie es unzu-
treffend wire zu behaupten, ein Schachspieler wende bei jedem Zug bewusst
das Regelwerk an. Zwar werden in beiden Fillen die Regeln eingehalten, doch
das Handeln folgt einer inneren Logik, die tiber das blofy Reglementarische hin-
ausweist. Es ist diese tiefere, oft semi-intuitive Ebene des Handelns, die sowohl
dem Spiel als auch der Politik Richtung, Dynamik und Sinn verleiht. Die eigent-
liche Frage lautet daher: Woran orientiert sich politisches Handeln, wenn die
Offenheit und Interpretierbarkeit verfassungsrechtlicher Normen eine eindeuti-
ge Anwendung auf konkrete Situationen nicht zulassen?

In diesem Zusammenhang treten politische Ideen als Ausdruck der ideellen
Dimension des Allgemeinen in den Vordergrund. Sie leiten die Vermittlung zwi-
schen Allgemeinem und Besonderem, indem sie normative Zielvorstellungen
bereitstellen, anhand derer politische Akteure ihr Handeln deuten, begriinden
und legitimieren. Als historisch gewachsene und kulturell eingebettete Sinnfigu-
ren verbinden sie das Uberlieferte mit dem Gegenwirtigen - und stiften Orien-
tierung dort, wo rechtlich fixierte Vorgaben keine hinreichende Anleitung mehr
bieten. Ein eindriickliches Beispiel fiir eine solche politische Idee bietet Charles
de Gaulles Vorstellung einer certaine idée de la France.*® Diese symbolische
Konstruktion verband Elemente nationaler Grofle, republikanischer Identitdt
und geopolitischer Selbstbehauptung zu einer kohérenten Leitidee, die de Gaul-
le in konkreten historischen Situationen mobilisierte. Institutionellen Ausdruck
fand sie in der Verfassung der Flinften Republik von 1958, die ein stark prisi-
dentielles Regierungssystem etablierte. De Gaulles politische Idee war dabei kei-

Subsumtion diene nach Kelsen allein dazu, seine Grundunterscheidung zwischen Produktivi-
tat und Reproduktivitit — Politik versus Jurisprudenz - kiinstlich aufrechtzuerhalten. Darin
erkennt Kelsen ein ideologisches Relikt der konstitutionellen Monarchie, das die richterliche
Macht verschleiere: «der vom Monarchen unabhingig gewordene Richter [...] [soll] sich der
Macht nicht bewuft werden, die das Gesetz ihm einrdumt, ihm - da es nur generellen Cha-
rakter hat — einrdumen mufi. Er soll glauben, daf§ er ein blofler Automat ist, dafl er Recht
nicht schopferisch schafft, sondern blof} ein geschaffenes Recht, eine im Gesetz schon fertig
daliegende Entscheidung «findet>.» (ebd., S. 72f.) Festzuhalten ist, dass Kelsen damit genau
jenes Moment hervorhebt, das auch Gadamer im Blick auf das Recht betont: die unvermeidli-
che Produktivitit des Verstehensprozesses. Sowohl fiir Kelsen als auch fiir Gadamer erschopft
sich Recht nicht in der bloflen Reproduktion vorgegebener Normen, sondern gewinnt erst im
Akt der Anwendung seinen Sinn.

39 Vgl. Grimm, Dieter: Recht oder Politik? Die Kelsen-Schmitt-Kontroverse zur Verfassungs-
gerichtsbarkeit und die heutige Lage. Berlin 2020.

40 Vgl Jackson, Julian: A Certain Idea of France. The Life of Charles de Gaulle. London
20109.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

ne blofle persdnliche Uberzeugung, sondern der verdichtete Ausdruck eines po-
litischen Projekts, das normative Geltung beanspruchte und eine neue politi-
sche Ordnung symbolisch stabilisierte.*'

(B) Das Besondere im politischen Verstehen

Da Gadamer - wie zuvor am Beispiel des Allgemeinen gezeigt — auch fiir das
Besondere im Kontext politischer Praxis keinen terminologisch eigenstindigen
Begriff ausgebildet hat, empfiehlt sich abermals die Riickbindung an die Juris-
prudenz als Ausgangspunkt der Reflexion. Dort bezeichnet das Besondere den
konkreten Einzelfall, auf den das allgemeine Gesetz aus der Vergangenheit in
der Gegenwart angewendet wird. Entsprechendes gilt — wenn auch in anderer
Auspragung - fiir die Politik. Wahrend das Allgemeine aus Quellen der Ver-
gangenheit wie Verfassungstexten, institutionellen Normen oder kollektiven Er-
fahrungen hervorgeht, verweist das Besondere auf die jeweilige Gegenwart.

In der politischen Praxis lasst sich das Besondere somit in zweifacher Hin-
sicht bestimmen: (i) fallbezogen, indem es den konkreten Einzelfall bezeichnet,
auf den das Allgemeine angewendet wird - jene spezifische Handlungssituati-
on, in der politische Entscheidungen zu treffen und zu verantworten sind, vom
Alltaglichen (etwa Haushaltsdebatten oder Gesetzesinitiativen) bis zur Ausnah-
me (wie die Reaktion auf eine Krise oder einen militarischen Einsatz); und (ii)
zeitbezogen, indem es die situativen Bedingungen markiert, unter denen sich
politisches Verstehen in der Gegenwart vollzieht — also jene affektiven, gesell-
schaftlichen und diskursiven Konstellationen, die den Horizont aktueller Deu-
tung préagen. In diesem Sinn verweist das Besondere nicht nur auf den Einzel-
fall, sondern - wie im Folgenden zu erdrtern sein wird - auf die spezifische
Gestimmtheit einer Zeit, die politisches Verstehen strukturell formt.

Politisches Verstehen vollzieht sich damit stets in der stindigen Vermitt-
lung dieser beiden Ebenen: der Wirkung der Vergangenheit, die Gadamer im
Begrift der Wirkungsgeschichte fasst und die sich in Vorurteilen niederschlégt,
und der Wirkung der Gegenwart, die ich im Folgenden unter dem Begriff der
Stimmung erértern werde. In ihrem Zusammenwirken bilden Vorurteile und
Stimmungen maf3geblich die Verstehenssituation politischer Akteure und damit
die Grundlage dafiir, wie konkrete Situationen in der politischen Wirklichkeit
gedeutet werden. Indem ich den Begriff der Stimmung als eigenstdndige herme-
neutische Kategorie einfiihre, folge ich Gadamers Diktum, die Bedingungen of-
fenzulegen, vor deren Hintergrund sich Verstehen vollzieht. Der neue Begriff
soll jedoch nicht blof eine terminologische Erganzung sein, sondern tragt der

41 Willms, Johannes: Der General. Charles de Gaulle und sein Jahrhundert. Miinchen 2019,
S.8,8.17.

95



96

Zlatko Valenti¢

besonderen Bedeutung Rechnung, die affektiven Dimensionen im politischen
Verstehen zukommt - wie sich exemplarisch an den Wirkungen populistischer
Bewegungen beobachten lasst.*2 Mit der Kategorie der Stimmung mochte ich
daher die Gegenwartswirkung sichtbar machen, die das Verstehen des konkre-
ten politischen Falles pragt.

Stimmungen - eine philosophische Begriffshestimmung

Obwohl Gadamer den Begriff der «Stimmung» nicht ausdriicklich behandelt,
kommt ihm innerhalb der hermeneutischen und existenzphilosophischen Tra-
dition - insbesondere bei Seren Kierkegaard, Wilhelm Dilthey und Martin Hei-
degger, die Gadamers Denken mafigeblich geprégt haben - eine zentrale Stel-
lung zu.

Im Werk Diltheys erhalt der urspriinglich bei Schopenhauer*? auftauchen-
de Begriff der «Stimmung» eine grundlegende erkenntnistheoretische Funkti-
on. Fiir ihn ist jede « Auslegung der Welt»* von einer « Grundstimmung»*® ge-
tragen. Stimmungen fungieren damit als Medium der Erkenntnis und gewinnen
die Qualitit eines «Organs»* der Weltauslegung, in dem sich Wirklichkeit of-
fenbart. Aus ihnen, so Dilthey an anderer Stelle, «erhdlt das ganze Leben eine
Farbung»*’. Sie sind umfassende Weltbeziige, die nicht nur einzelne Objekte,
sondern die Welt im Ganzen in den Blick nehmen. Stimmungen sind hier -
ahnlich wie bei Heidegger - nicht blof3 voriibergehende Affekte, sondern Aus-
druck einer elementaren Verbindung zwischen Mensch und Welt, die jeder
gegenstiandlichen Auffassung - etwa der rational-wissenschaftlichen - vor-
ausliegt. Sie erzeugen eine spezifische Gegenwartsatmosphire, die den Verste-
hensprozess grundlegend prégt.

In jlingerer Zeit hat Thomas Fuchs diesen Gedanken weitergefiihrt. Er be-
schreibt den Menschen nicht als Bewohner einer rein physikalischen Welt, son-
dern als Teil eines Raums, der «erfiillt ist von Anmutungen, Ausstrahlungen,
Atmosphiren, Stimmungen und Gefithlsschwingungen - kurz, von affektiven
Qualitdten aller Art». Wir lebten, so Fuchs, «nicht in einem geometrischen oder
physikalischen, sondern in einem affektiven Raum oder auch Stimmungs-

42 Vgl Miiller, Jan-Werner: Was ist Populismus? Berlin 2017.

43 Vgl. Schopenhauer, Arthur: Parerga und Paralipomena, Bd. 1: Aphorismen zur Lebens-
weisheit, Kap. 2. In: Samtliche Werke, Bd. 5. Hrsg. von Arthur Hiibscher. Wiesbaden (1946
[1851]).

4  Dilthey, Wilhelm: GS VIII. Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der
Philosophie. Hrsg. von Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin (1931), S. 82.

45 Ebd, S.33.

46 Dilthey, Wilhelm: GS VII. Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften. Hrsg. von Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin (1927), S. 52.

47 Dilthey, Wilhelm: GS VIII, Weltanschauungslehre, S. 81.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

raum»*8. Nach Dilthey zeigt sich dieser Raum «unter wechselnden Beleuchtun-
gen», die er als «Stimmungen des Menschen gegeniiber dem Zusammenhang
der Dinge»*? bezeichnet.

Wie Gadamers Vorurteile sind auch Stimmungen dem Verstehensprozess
untrennbar eingeschrieben - und zwar so, dass sie, wie Dilthey betont, «alle
Vorstellungen sich zu unterwerfen»% vermégen. Zugleich beschreibt Dilthey sie
als instabil und schwankend: «Nichts ist fliichtiger, zarter, verdnderlicher als die
Stimmung des Menschen gegeniiber dem Zusammenhang der Dinge»®'. Stim-
mungen kommen iiber uns, vergehen wieder und entziehen sich einer eindeuti-
gen Erklirung hinsichtlich ihrer Entstehung oder ihres Verschwindens. Um
dies zu veranschaulichen, greift Dilthey auf die Wettermetapher zuriick: «Be-
standig wechseln in uns, wie Schatten von Wolken, die iiber eine Landschaft
hingehen, Auffassung und Schitzung von Leben und Welt»%2.

Wenngleich Stimmungen bei Dilthey dem Weltbezug eine charakteristi-
sche Firbung verleihen, bleiben sie in gewisser Weise «neutral». Sie wirken
eher an der Oberfliche, vergleichbar mit Wetterphdnomenen: Sie beeinflussen
uns duflerlich wie Kalte oder Wirme, Regen oder Sturm, ohne notwendigerwei-
se das innere Empfinden zu beriihren. Dass es kalt ist, bedeutet nicht zwangs-
laufig, dass man friert; ebenso wenig muss schlechtes Wetter schlechte Laune
hervorrufen. In diesem Sinn dringen Stimmungen nach Dilthey - anders als bei
Heidegger®® — nicht bis in den Kern des Daseins vor.

48 Fuchs, Thomas: «Zur Phinomenologie der Stimmungen». In: Stimmung und Methode.
Hrsg. von Burkhard Meyer-Sickendiek und Friederike Reents. Tiibingen 2013, S. 18.

49 Dilthey, Wilhelm: GS VIII, Weltanschauungslehre, S. 81.

50  Dilthey, Wilhelm: GS VI. Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens.
Zweite Hilfte: Abhandlungen zur Poetik, Ethik und Padagogik. Hrsg. von Georg Misch. Leip-
7ig 1924, S. 147.

51 Dilthey, Wilhelm: GS V. Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens.
Erste Hilfte: Abhandlungen zur Grundlegung der Geisteswissenschaften. Hrsg. von Georg
Misch. Leipzig 1924, S. 371.

52 Ebd,S. 379.

53  Dennoch weicht Heidegger in einem entscheidenden Punkt von Dilthey ab: Fiir Hei-
degger sind Stimmungen nicht blof} fliichtige, duflere Phinomene, sondern sie reichen «ur-
spriinglicher» in unser Wesen zuriick und gerade deshalb bleibt uns ihr Wesen «verborgen
bzw. verstellt (...)».“. (Heidegger: GA 29/30: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlich-
keit - Einsamkeit. Abt.II: Vorlesungen 1923-1944. Freiburger Vorlesung Wintersemester
1929/30. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1992, § 17,
S.102). Da Stimmungen das grundlegende «Wie» des Daseins bestimmen, sind sie nicht das
«Unbestindigste», sondern vielmehr das, was dem Dasein «von Grund auf Bestand und Mog-
lichkeit» (ebd., 102) verleiht. Bei Dilthey kénnen Stimmungen zwar ebenfalls ihre «Unbe-
standigkeit» verlieren und in das Wesen des Daseins vordringen, doch verlangt es dort das
aktive Wirken (eines genialen) Menschen, um sie zu einer Weltanschauung zu formen. (Vgl.
Bollnow, Friedrich-Wilhelm: Dilthey. Stuttgart 1955, S. 81.).

97



98

Zlatko Valenti¢

Darin lasst sich ein wesentlicher Unterschied zwischen der Wirkung von
Stimmungen und Gadamers Vorurteilen festhalten: Stimmungen sind fiir Dilt-
hey vor allem momentane, situationsgebundene Befindlichkeiten. Sie konnen in
der Politik dazu fithren, dass eine Entscheidung in einem bestimmten Augen-
blick als angemessen oder unangemessen erscheint, konnen jedoch rasch an
Wirkung verlieren - etwa durch einen «Stimmungswandel», den Dilthey in sei-
ner Bildsprache mit einem plotzlichen Wetterumschwung vergleicht. Vorurteile
im Gadamerschen Sinn hingegen sind tief im geschichtlichen Bewusstsein ver-
ankert, wirken weitgehend unbewusst und werden tiber Generationen hinweg
tradiert. Sie bilden den dauerhaften Deutungsrahmen politischen Verstehens
und Handelns - und prégen dieses weit iiber fliichtige Stimmungslagen hinaus.

Gleichwohl sind Stimmungen fiir den Verstehensprozess keineswegs wir-
kungslos - im Gegenteil, sie sind fundamental, wie insbesondere Martin Hei-
degger hervorgehoben hat. In Sein und Zeit bestimmt Heidegger Stimmung -
synonym mit «Befindlichkeit» - als «Grundbefindlichkeit» des Daseins®. Das
Dasein ist «je schon immer gestimmt» und begegnet der Welt stets «in einer
bestimmten Stimmung»%, die «das Erschlieffen der Welt tiberhaupt erst er-
moglicht»%. Stimmungen sind fiir Heidegger folglich keine bloflen Begleit-
erscheinungen, sondern «die Voraussetzung dafiir, das <Medium>, darin erst je-
nes geschieht»%”.

Wie auch bei Dilthey unterliegt dieses Gestimmtsein nicht der freien Ver-
fiigung des Menschen.5 So schwankend die Farbung der besonderen Stimmung
auch sein mag, es lasst sich ihr nicht entkommen. Denn, wie Heidegger fort-
fahrt, «gerade die Stimmungen, die wir gar nicht beachten und noch weniger
beobachten, jene Stimmungen, die uns so stimmen, daf8 es uns ist, als sei iiber-
haupt keine Stimmung da, als seien wir iiberhaupt nicht gestimmt, diese Stim-
mungen sind die méichtigsten».%? Aus diesem Grund folgert er, dass das Dasein
«nie nicht gestimmt [ist]».¢% Selbst die scheinbar niichterne, theoretische Hal-

54  Heidegger, Martin: Sein und Zeit, unverénd. Aufl. Tibingen 1967, § 29, S. 134. (Im Fol-
genden: SZ).

55  Ebd., S.134.

56  Ebd., S.137.

57  Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 101.

58  Dazu Heidegger: «Stimmungen sind das durchgreifend umfangende Michtige, die in
eins iiber uns und die Dinge kommen [...].» (Heidegger, Martin: GA 39: Hélderlins Hymnen
«Germanien» und «Der Rhein». Abt. II: Vorlesungen 1923 -1944. Freiburger Vorlesung Win-
tersemester 1934/35. Hrsg. von Susanne Ziegler. Frankfurt a. M. 1980, S. 89.)

59 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 101.

60 Ebd.,, S.102. An einer anderen Stelle schreibt Heidegger: «Jedes Verhalten des ge-
schichtlichen Menschen ist, ob betont oder nicht, ob begriffen oder nicht, gestimmt und
durch diese Stimmung hineingehoben in das Seiende im Ganzen.» (Heidegger, Martin: GA 9:
Wegmarken. Abt. I: Veréffentlichte Schriften 1914-1970. Unveranderter Text mit Randbe-



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

tung der Wissenschaft erweist sich aus dieser Perspektive als eine bestimmte
Stimmung, die das Verhiltnis zwischen Mensch und Welt auf eine bestimmte
Weise «stimmt». Somit beruht die urspriingliche Erfahrung der Welt fiir Hei-
degger nicht vorrangig auf Urteilen, Anschauungen oder verstandesméafiiger Er-
kenntnis, sondern vor allem auf Stimmungen: « Wir miissen in der Tat ontolo-
gisch grundsitzlich die primére Entdeckung der Welt der <bloflen Stimmung>
tiberlassen.»®!

Die Entstehung von Stimmungen erldutert Thomas Fuchs in enger Verbin-
dung zu Gefiihlen: «Stimmungen und Gefiihle beeinflussen einander wechsel-
seitig, weshalb man ihr Verhaltnis auch mit dem von Klima und Wetter vergli-
chen hat - das eine ldnger anhaltend, das andere kurzlebig»¢2. Demnach wirken
Stimmungen wie ein tiberdauerndes « Grundklima», wihrend Gefiihle eher vor-
tibergehende « Wetterphdnomene» darstellen. Umgekehrt kdnnen Gefiihle den
Boden fiir Stimmungen bereiten: «Gefiihle, deren Anlass in den Hintergrund
tritt und deren Intensitdt nachldsst, gehen oft unmerklich in Stimmungen tiber,
etwa wenn eine abflauende Wut noch eine diffuse Gereiztheit hinterldsst».
Stimmungen entstehen nach Fuchs zumeist allméhlich aus einer Vielzahl unter-
schwelliger emotionaler Erlebnisse, die sich verdichten, und kdnnen sowohl von
aufleren Atmosphiren als auch von den Stimmungen anderer Menschen ge-
prigt oder ibernommen werden.

Stimmung als gegenwartige Bedingung des Verstehens

Vor dem Hintergrund der philosophischen Bestimmung von Stimmungen stellt
sich als Nachstes die Frage, wie sie sich - als gegenwirtige Bedingung des Ver-
stehens — im Verhdltnis zu den Vorurteilen denken lassen. Um dies zu kldren,
gehe ich zuriick zu Gadamer und dessen Beschreibung der hermeneutischen
Situation des Interpreten. Dort greift Gadamer auf den Begriff des «Gegen-
wartshorizonts» zuriick. Was macht diesen aus? Gadamers Antwort lautet:
«Wir waren davon ausgegangen, daf3 eine hermeneutische Situation durch die
Vorurteile bestimmt wird, die wir mitbringen. Insofern bilden sie den Horizont
einer Gegenwart. Sie stellen das dar, iber das hinaus man nicht zu sehen ver-
mag.»%

Zwei Aspekte sind dabei zentral: Erstens versteht Gadamer Vorurteile als
gegenwirtigen Ausdruck historischer Erfahrungen - Prigungen, die wir aus der

merkungen des Autors. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a. M. 1976,
S.192)

61 Heidegger, Martin: SZ, § 29, S. 138.

62 Fuchs, Thomas: «Zur Phdnomenologie der Stimmungen», S. 26.

63 Ebd.

64 WM, S. 311

99



100 Zlatko Valenti¢

Vergangenheit «mitbringen». Zweitens formen diese Vorurteile den Horizont
der Gegenwart, indem sie festlegen, was wahrgenommen wird, welche Fragen
sich stellen und was tiberhaupt verstanden werden kann. Sie sind somit nicht
blofle Einschriankungen, sondern vielmehr die Bedingungen der Moglichkeit
des Verstehens, die im Voraus bestimmen, was iiberhaupt «zu sehen» ist.¢®> Mit
anderen Worten: Der auf Vorurteilen fullende «Gegenwartshorizont» umfasst
nach Gadamer all das, «was von einem Punkt aus sichtbar ist».%¢

Gleichzeitig ist nach Gadamer der «Horizont der Gegenwart in steter Bil-
dung begriffen, sofern alle Vorurteile staindig erprobt werden miissen».6” Dieser
Prozess des «Erprobens» vollzieht sich stets im Hier und Jetzt — politisch ge-
wendet etwa dann, wenn ein besonderes Ereignis oder eine spezifische Ent-
wicklung auftritt, die den Verstehensprozess herausfordert und in Gang setzt.
Gadamer spricht in diesem Zusammenhang von «Gleichzeitigkeit»®8, da im
Verstehensprozess die Horizonte von Vergangenheit und Gegenwart sich wech-

65  Dazu Gadamer: «Vorurteile sind nicht notwendig unberechtigt und irrig, so dass sie die
Wahrheit verstellen. In Wahrheit liegt es in der Geschichtlichkeit unserer Existenz, dass die
Vorurteile im wortlichen Sinne des Wortes die vorgingige Gerichtetheit all unseres Erfahren-
Konnens ausmachen. Sie wird Voreingenommenheit unserer Weltoffenheit, die geradezu Be-
dingungen dafiir sind, dafl wir etwas erfahren, dafl uns das, was uns begegnet, etwas sagt.»
(Gadamer: «Die Universalitit des hermeneutischen Problems», in: GW 2, S. 224.) An einer
anderen Stelle schreibt Gadamer: «In Uberlieferung stehen, so hatten wir formuliert, schriankt
nicht die Freiheit des Erkennens ein, sondern macht es méglich.» (WM, S. 366f.)

66 WM, S. 307.

67 Ebd,S. 311

68 Gadamer entfaltet in seiner Asthetik das Konzept der «Gleichzeitigkeit», indem er an
Kierkegaard ankniipft. Er verfolgt dabei das Ziel, zu verdeutlichen, dass das Verstehen eines
Kunstwerks — analog zum Verstehen der Bibel bei Kierkegaard — nur dann méglich ist, wenn
eine Verschmelzung der Horizonte von Vergangenheit und Gegenwart erreicht wird. Das Er-
gebnis ist die «Gleichzeitigkeit», die dazu fiithrt, dass der Betrachter oder die Leserin eines aus
der Vergangenheit stammenden Kunstwerks oder Textes in seiner gegenwirtigen Lebensreali-
tat beriihrt oder «getroffen» wird. Dazu Gadamer: «Gleichzeitigkeit> dagegen will hier sagen,
daf} ein Einziges, das sich uns darstellt, so fremden Ursprungs es auch sei, in seiner Darstel-
lung volle Gegenwart gewinnt. Gleichzeitigkeit ist also nicht eine Gegebenheitsweise im Be-
wufltsein, sondern eine Aufgabe fiir das Bewuf3tsein und eine Leistung, die von ihm verlangt
wird. Sie besteht darin, sich so an die Sache zu halten, daf} diese <gleichzeitig> wird, d. h. aber,
daf} alle Vermittlung in totaler Gegenwirtigkeit aufgehoben ist. Dieser Begriff der Gleichzei-
tigkeit stammt bekanntlich von Kierkegaard, der ihm eine besondere theologische Prigung
gab. «Gleichzeitig> heift bei Kierkegaard nicht Zugleichsein, sondern formuliert die Aufgabe,
die an den Glaubenden gestellt ist, das, was nicht zugleich ist, die eigene Gegenwart und die
Heilstat Christi, so total miteinander zu vermitteln, daf diese dennoch wie ein Gegenwirtiges
(statt im Abstand des Damals) erfahren und ernst genommen wird. Umgekehrt beruht die
Simultaneitdt des dsthetischen Bewuf3tseins auf der Verdeckung der mit der Gleichzeitigkeit
gestellten Aufgabe.» (WM, S. 132.)



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

selseitig bedingen, wobei der Horizont der Gegenwart — wie Gadamer argu-
mentiert — «gar nicht ohne die Vergangenheit»*® gebildet werden kann.

Vor dem Hintergrund der bisherigen philosophischen Auseinandersetzung
lasst sich jetzt prézisieren, wie diese hermeneutische Situation im Hinblick auf
die Stimmungen zu bestimmen ist. Anders als Gadamers «Vorurteile» legen
«Stimmungen» nicht in erster Linie fest, was sichtbar ist, als vielmehr, in wel-
chem Licht etwas erscheint. Insofern bestimmen Vorurteile, was wir sehen,
Stimmungen hingegen, wie wir etwas sehen.” Wihrend Vorurteile stirker aus
historischen Erfahrungen hervorgehen, sind Stimmungen Ausdruck einer ge-
genwirtigen Konstellation. Gemeinsam ist beiden, dass sie sich nicht ohne Wei-
teres auf eine klare Ursache zuriickfithren lassen und weder vollstindig «greif-
bar» noch nach Belieben «produzierbar» sind.

In der Politik entfalten sich Stimmungen (etwa Unsicherheit, Zuversicht,
Resignation) {iber ldngere Zeitrdume und entstehen durch ein komplexes Ge-
flecht an Eindriicken. Wahrend Gefiihle relativ direkt durch Politik (etwa durch
politische Entscheidungen, Rhetorik oder Symbolik) hervorgerufen werden
konnen, bilden Stimmungen somit eine Art «Grundton» des gesellschaftlichen
Erlebens, der aus der Summe vieler Faktoren resultiert und sich dem Wirkungs-
feld der Politik weitgehend entzieht.” Thre Ursachen konnen in historischen

69 Ebd, S.311.

70 Gadamer betont, dass es fiir eine angemessene Handlung notwendig ist, «die konkrete
Situation im Lichte dessen [zu] sehen» (WM, S. 318.), was sie vom Handelnden fordert. Ob-
wohl die von Gadamer verwendete Formulierung nicht im Sinne einer Lichtmetaphorik bei
Dilthey interpretiert werden sollte, verdeutlicht sie dennoch, dass jede Handlungssituation
eine spezielle Nuance enthilt. Diese Nuance muss als solche erkannt werden, um die ange-
messene Handlung zu identifizieren.

71 Die Macht politischer Stimmungen brachte Montesquieu treffend auf den Punkt, als er
tiber die Spatphase der Romischen Republik schrieb: « Wenn Caesar und Pompeius wie Cato
gedacht hitten, so wiirden andere wie Caesar und Pompeius gedacht haben, und die einmal
zum Untergang bestimmte Republik wére durch eine andere Hand in den Absturz hinabgeris-
sen worden.» (Montesquieu, Charles de Secondat: Grifle und Niedergang Roms. Frankfurt
a. M. 1980, S. 71.) Dieser Gedanke lésst sich auch auf modernere Phinomene und politische
Konstellationen iibertragen - etwa auf die McCarthy-Ara. Hitte der US-amerikanische Sena-
tor Joseph R. McCarthy nicht die vorherrschende antikommunistische Stimmung der 1950er
Jahre fiir seine Zwecke genutzt, hitte vermutlich ein anderer Opportunist diese gesellschaftli-
che Stromung aufgegriffen und in ein politisch wirksames Instrument verwandelt. Der Begriff
«McCarthy-Ara» suggeriert daher filschlicherweise, dass McCarthy der alleinige Urheber die-
ser politischen Epoche gewesen sei. In Wirklichkeit fand er eine bereits vorgeformte gesell-
schaftliche Grundstimmung vor und verstand es, sie geschickt fiir seine Zwecke zu nutzen.
Somit war McCarthy weniger der Urheber als vielmehr der Ausdruck der McCarthy-Ara. Die
«McCarthy-Ara» endete nicht, weil McCarthy selbst seine Anklagen beendete, sondern weil
es zu einem Stimmungswechsel kam. Insofern ist McCarthy ein anschauliches Beispiel dafiir,
dass Stimmungen sich im Gegensatz zu Gefiihlen dem direkten Einfluss der Politik entziehen.

101



102 Zlatko Valenti¢

Umbriichen, kulturellen Prigungen, wirtschaftlichen Entwicklungen oder auch
in einer zufilligen Haufung voneinander unabhingiger Vorkommnisse liegen.
Ein einzelnes Krisenereignis, ob im eigenen Land oder am anderen Ende der
Welt, kann eine bereits bestehende Stimmung abrupt kippen lassen oder ihr
eine neue Richtung geben.”?

Damit unterscheidet sich der hermeneutische Ansatz deutlich von Stro-
mungen des Affective Turn, die Affekte primar unter dem Aspekt ihrer politi-
schen Steuerbarkeit behandeln.” Aus dieser Perspektive geraten jedoch gerade
jene Dimensionen affektiver Dynamik aus dem Blick, die sich nicht instrumen-
talisieren lassen, aber dennoch grundlegend politische Wahrnehmung und Ori-
entierung pragen — eben das, was hier unter dem Begriff der politischen Stim-
mung gefasst wird. Eine politische Hermeneutik richtet den Blick gezielt auf
diese Dimension und fragt, wie sich politische Stimmungen jenseits bewusster
Kontrolle in das Verstehen der politischen Wirklichkeit einschreiben - oder,
wie Gadamer es formuliert: «Nicht, was wir tun, nicht, was wir tun sollten, son-

(Vgl. Tye, Larry: Demagogue. The Life and Long Shadow of Senator Joe McCarthy. New York
2020, S. 447.) Wird die zugrunde liegende Stimmung schwécher oder wandelt sich grundle-
gend, verlieren auch jene Politiker (vorausgesetzt sie wandeln sich nicht mit der Stimmung)
an Einfluss, die sich als Sprachrohr, Anheizer oder Profiteur dieser Stimmung profiliert ha-
ben. Dennoch ist ein indirekter Einfluss der Politik auf Stimmungen kaum zu leugnen, denn
Politik verfiigt tiber die Moglichkeit, Gefiihle durch Entscheidungen, Diskurse und Handlun-
gen hervorzurufen - mitunter als «Gefiihlskultur», die sich letztlich zu einer bestimmten
Stimmung verdichten kann.

72 Als Beispiel dafiir wire die Finanzkrise von 2008 zu nennen, die in den USA begann
und weltweit tiefgreifende Auswirkungen auf politische und wirtschaftliche Systeme hatte. Die
Krise wurde durch das Platzen einer Immobilienblase ausgelost und breitete sich schnell auf
globale Mirkte aus, was zu politischen Reaktionen in vielen Landern fiihrte. Regierungen
mussten Notfallmafinahmen ergreifen, um die Banken zu stiitzen, wirtschaftliche Stagnation
zu bekdmpfen und die gesellschaftlichen Auswirkungen der Krise abzumildern. (Vgl. Stieglitz,
Joseph: Im freien Fall. Vom Versagen der Mdrkte zur Neuordnung der Weltwirtschaft, Miin-
chen 2010, S. 27ff.)

73 Bereits zuvor hatte Gadamer diesen Zug durchaus erkannt, wenn er feststellt: ,,[ Man]
tut (...) so, als ob man Angst iiberhaupt, Sich-Angstigen oder Angst-Haben ganz ausschalten
konnte. So ist das ein Argument, das in bestimmten politischen Entscheidungssituationen be-
wusst gebraucht wird.“ (Gadamer, Hans-Georg: Uber die Verborgenheit der Gesundheit.
Frankfurt a.M. 1993, S. 196.) Zur gegenwirtigen Forschung, die Affekte primér unter dem
Aspekt jhrer politischen Steuerbarkeit und strategischen Nutzbarmachung behandelt, vgl. ex-
emplarisch Uffa Jensen: Zornpolitik. Berlin 2017; Eva Illouz: Undemokratische Emotionen.
Berlin 2023; Martha Nussbaum: Politische Emotionen. Berlin 2016; Luc Ciompi / Elke Endert:
Gefiihle machen Geschichte. Die Wirkung kollektiver Emotionen von Hitler bis Obama. Gottin-
gen 2011.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

dern was tiber unser Wollen und Tun hinaus mit uns geschieht, steht in Fra-
gen»T

Politisches Verstehen im Wirkungsfeld von Stimmungen

Der Begriff «Stimmung» besitzt im politischen Diskurs eine hohe Prisenz,
ohne dass seine philosophische Tragweite in der Regel reflektiert wird. Im
Deutschen wird er nahezu selbstverstindlich zur Beschreibung der politischen
Atmosphire herangezogen, etwa in Formulierungen wie «Aufbruchsstim-
mung», «Stimmungstest», «politische Stimmungslage» oder «Stimmung der
Bevolkerung». Vergleichbare Termini finden sich in anderen Sprachen, etwa
political climate oder political atmosphere im Englischen sowie climat politique
im Franzésischen.

Die politische Wirkmacht von Stimmungen wird besonders in ihrer mobi-
lisierenden Funktion in historischen Ausnahmesituationen deutlich. Ein para-
digmatisches Beispiel bildet die Kriegsstimmung im Deutschen Reich im Au-
gust 1914. Thomas Nipperdey charakterisiert sie folgendermafien:

Im August 1914 ergriff eine gewaltige Woge der Kriegsbegeisterung die Deutschen. [...]
Die Nation war jetzt der oberste aller Werte. Die nationale Zusammengehorigkeit im
Moment von Bedrohung und Krise war ein Urerlebnis. Der Krieg selbst hatte etwas Be-
freiendes, war ein Aufbruch aus einer als erstickend empfundenen Atmosphére der
Spannungen, der Biirgerlichkeit, der Klassenkonflikte. Kaum jemand konnte sich dieser
Stimmung, diesem <Erlebnis> des August 1914 entziehen, nicht die einfachen Leute,
Bauern oder Arbeiter, und erst recht nicht die Biirger [...]. Hunderttausende junge
(und manchmal auch iltere) Leute meldeten sich freiwillig, wurden «Kriegsfreiwillige>,
iiber eine Million im August 1914.7

An diesem Beispiel manifestiert sich ein konstitutives Merkmal politischer
Stimmungen, das - wie zuvor gezeigt — bereits von Dilthey hervorgehoben
wurde: Stimmungen entziehen sich dem individuellen Zugriff und haben die
Tendenz, alle Vorstellungen «sich zu unterwerfen»’6. Auch wenn die histori-
sche Forschung die Annahme einer vollstindig homogenen Kriegsstimmung
heute differenzierter beurteilt””, bleibt unstrittig, dass 1914 eine dominante
Grundstimmung bestand, die politisches Handeln rahmte und den Kriegsein-

74 Gadamer, Hans-Georg: « Vorwort zur 2. Auflage». In: GW 2, S. 438.

75  Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866-1918. Zweiter Band: Machtstaat vor der
Demokratie, Miinchen 1992, S. 778 f.

76  Dilthey, Wilhelm: GS VI, Die geistige Welt, S. 147.

77 Vgl. stellvertretend hierfiir Bendikowski, Tillmann: Sommer 1914. Zwischen Begeiste-
rung und Angst — wie Deutsche den Kriegsbeginn erlebten. Miinchen 2014.

103



104 Zlatko Valentic¢

tritt auf breite gesellschaftliche Resonanz stof3en lie3.”® Eine Position hingegen,
so lie3e sich die von Martin Heidegger und Thomas Fuchs herangezogene Mu-
sikmetapher zur Beschreibung von Stimmungen zuspitzen, die sich der vorherr-
schenden Stimmung widersetzt, wirkt wie ein «verstimmtes» Instrument: Sie
fillt aus dem Gesamtklang heraus und ruft instinktiv Ablehnung hervor -
selbst dann, wenn sie rational oder moralisch gut begriindet sein mag.” Ganz in
diesem Sinne betont Bollnow, dass durch «eine bestimmte Grundstimmung ge-
wisse Erlebnisse moglich gemacht und gewisse andre wieder von vornherein
ausgeschlossen [werden], weil sie sich mit dem Rahmen dieser Stimmung nicht
vertragen.»80

Besonders aufschlussreich ist das Beispiel von Sebastian Haffner, der die
Stimmungslage wahrend der Machtkonsolidierung des NS-Staates beschreibt.
Denn es zeigt, wie Stimmungen nicht nur Zustimmung mobilisieren, sondern

78 Vgl. Miinkler, Herfried: Der Grofle Krieg. Die Welt 1914 bis 1918. Berlin 2014, S. 271ff.
Selbst ein Zeitzeuge wie Stefan Zweig, der den Krieg ablehnte, schreibt in Bezug auf die Stim-
mung jener Tage: «Jeder einzelne erlebte die Steigerung seines Ichs, er war nicht mehr der
isolierte Mensch von friiher, [...] er konnte Held werden, und jeden, der eine Uniform trug,
feierten schon die Frauen. [...] So gewaltig, so plotzlich brach diese Sturzwelle iiber die
Menschheit herein, dafl sie, die Oberfliche iiberschdumend, die dunklen, die unbewufiten Ur-
triebe und Instinkte der Menschheit mit nach oben rif8 [...]. Vielleicht hatten auch diese
dunklen Méchte ihren Teil an dem wilden Rausch, in dem alles gemischt war, Opferfreude
und Alkohol, Abenteuerlust und reine Glaubigkeit, die alte Magie der Fahnen und der patrio-
tischen Worte — diesem unheimlichen, in Worten kaum zu schildernden Rausch von Millio-
nen, der fiir einen Augenblick dem gréfiten Verbrechen unserer Zeit einen wilden und fast
hinreiflenden Schwung gab.» (Zweig, Stefan: Die Welt von gestern. Erinnerungen eines Euro-
pders. Frankfurt a. M. 1970, S. 258f.)

79 In seinem Fall lie8 sich Heidegger Anfang der 1930er Jahre bewusst von der politischen
Stimmung mitreiflen, wéhrend seine Schiiler, darunter Hans Jonas, Karl Lowith und Hans-
Georg Gadamer, sich fragten, wie ihr Lehrer den verstérenden Klang der verstimmten Instru-
mente des Nationalsozialismus ertragen konnte - ja sogar freiwillig dazu tanzte. In einen
Brief an Fritz und Elisabeth Heidegger vom 18. Dezember 1931 schreibt Heidegger. «Ich
wiinsche sehr, dafl Du Dich mit dem Hitlerbuch [gemeint ist Hitlers Mein Kampf, ZV ], das in
den selbstbiographischen Anfangskapiteln schwach ist, auseinandersetztest. Dafl dieser
Mensch einen ungewohnlichen und sicheren, politischen Instinkt hat und eben schon gehabt
hat, wo wir alle noch benebelt waren, das darf kein Einsichtiger mehr bestreiten. Der natio-
nalsozialistischen Bewegung werden in kiinftig noch ganz andere Krifte zuwachsen. Es geht
nicht mehr um kleine Parteipolitik mehr - sondern um Rettung und Untergangs Europas
und der abendldndischen Kultur. Wer das auch jetzt noch nicht begreift, der ist es wert, im
Chaos zerrieben zu werden.» (Homolka, Walter/Heidegger, Arnulf (Hrsg.). Heidegger und
der Antisemitismus. Positionen im Widerstreit. Mit Briefen von Martin und Fritz Heidegger.
Freiburg/Basel/Wien 2016, S. 21f.) Kurz: Heideggers Verhalten wihrend und besonders nach
dem Krieg ldsst nur einen Schluss zu: Politisch war Heidegger nicht musikalisch. Vgl. dazu
auch Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. Tiibingen 1999, S. 175ff.

80 Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Frankfurt a. M. 1956, S. 54.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

auch Selbstzweifel und ein volliges « Andersverstehen» selbst bei Gegnern her-
vorrufen konnen. Es geht also nicht blofl um die Dynamik des «Mitgerissen-
werdens», sondern um die tiefere hermeneutische Wirkung der Stimmungsla-
ge: Sie bringt die bisherigen Mafistibe ins Wanken, verschiebt die
Wahrnehmung der Wirklichkeit und relativiert das eigene Urteilsvermogen.
Gerade darin sieht Haffner den Schliissel zum Verstdndnis der breiten Zustim-
mung zu Hitler und seiner Politik. Der wirtschaftliche Aufschwung nach 1933,
der als «Wunder»® erlebt wurde, l6ste eine kollektive Grundstimmung der
«dankbaren Verbliiffung» aus, die selbst frithere Gegner entwaffnete und Op-
positionelle zu «querulanten Norglern» degradierte. In der breiten Bevolkerung
setzte sich ein Narrativ durch, das Haffner als millionenfache Stimme ehemali-
ger SPD- und KPD-Waihler beschreibt: «Der Mann mag seine Fehler haben,
aber er hat uns wieder Arbeit und Brot gegeben.»® Die politische Wirkung
dieser Stimmung bestand also nicht primér in den «bellenden und geifernden
Reden» Hitlers, sondern in jenem «Tatsachenhintergrund»®, der den Reso-
nanzraum so veranderte, dass Widerspruch innerlich verstummte. Diese Beob-
achtung deckt sich mit Fuchs’ Diagnose, wonach Stimmungen wie «unsichtbare
Magnetfelder» wirken, die «Gefiihle, Bewertungen, Gedanken und Handlungen
in eine bestimmte Richtung lenken, der sich das Subjekt nur schwer entziehen
kann »84,

Haffner beschreibt diesen Prozess als schleichende innere Erosion und
schildert ihn in einer Passage, deren Eindriicklichkeit darin liegt, dass sie den
inneren Verstandigungsdialog der Gegner zum Ausdruck bringt - jenen Mo-
ment, in dem Stimmungen nicht nur Zustimmung mobilisieren, sondern das
kritische Urteilsvermogen selbst erschiittern:

Was sich alte Hitlergegner, gebildete und geschmackvolle Biirger, selbst glaubige Chris-
ten oder Marxisten, in den mittleren und spéteren dreifliger Jahren angesichts von Hit-
lers unleugbaren Leistungen und nicht abreifenden Wundertaten fragten — fragen
mufiten —, war: Konnte es sein, dafl meine eigenen Maf3stébe falsch sind? Stimmt viel-
leicht alles nicht, was ich gelernt und woran ich geglaubt habe? Bin ich nicht durch das,
was hier vor meinen Augen geschieht, widerlegt? Wenn die Welt — die wirtschaftliche
Welt, die politische Welt, die moralische Welt - wirklich so wire, wie ich immer ge-
glaubt habe, dann miifite doch ein solcher Mann auf die schleunigste und licherlichste
Weise Schiffbruch machen, ja, er konnte doch iiberhaupt nie so weit gekommen sein,
wie er gekommen ist! Er ist aber in weniger als zwanzig Jahren aus dem vélligen Nichts
zur Zentralfigur der Welt geworden, und alles gelingt ihm, auch das scheinbar Unmog-
liche, alles, alles! Beweist das nichts? Zwingt mich das nicht zu einer Generalrevision

81 Haffner, Sebastian: Anmerkungen zu Hitler. Frankfurt a. M. 2015, S. 35.

82  Ebd, S. 35.

83  Ebd, S. 40.

84  Fuchs, Thomas: «Zur Phinomenologie der Stimmungen». In: Meyer-Sickendiek, Burk-
hard / Reents, Friederike (Hg.): Stimmung und Methode. Berlin 2013, S. 25f.

105



106 Zlatko Valenti¢

aller meiner Begriffe, auch der 4sthetischen, auch der moralischen? Muf3 ich nicht min-
destens zugeben, daf ich mich in meinen Erwartungen und Vorhersagen getduscht ha-
be, und mit Kritik sehr zuriickhaltend, mit meinem Urteil sehr vorsichtig werden?
Durchaus begreiflich und sogar sympathisch, dieser Selbstzweifel. Aber von dort bis
zum ersten, noch halb widerwilligen >Heil Hitler« war es nicht weit.®

Sicherlich handelt es sich bei den vorangegangenen Beispielen um Extremfille;
gleichwohl gilt — folgt man Heideggers Analyse —, dass wir «nie nicht ge-
stimmt»® sind. Dies ldsst sich auch an weniger polarisierten, aber dennoch
stimmungsabhingigen Debatten zeigen, etwa an der Auseinandersetzung um
die zivile Nutzung der Kernenergie. Unter normalen Bedingungen dominieren
in der Regel sachliche Argumente, die aus politischen Uberzeugungen oder na-
tionalen Interessen resultieren. Eine verdnderte Stimmungslage kann jedoch die
Gewichtung dieser Argumente erheblich verschieben. Nach der Reaktorkata-
strophe von Fukushima im Jahr 2011 verloren zuvor wirksame Pro-Atom-Ar-
gumente schlagartig an Uberzeugungskraft; die Bundesregierung beschloss den
kurzfristigen Atomausstieg.?’” Heute hingegen, angesichts von Energiekrisen
und klimapolitischen Erwagungen, gewinnen Pro-Atom-Positionen wieder an
Gewicht - obwohl sich an den wissenschaftlich belegten Risiken kaum etwas
gedndert hat.

Hier bestitigt sich Diltheys Vergleich von Stimmung und Wetter: Politi-
sche Stimmungen koénnen «umschlagen» und ganze Debatten in eine neue
Richtung lenken. In der aktuellen Auseinandersetzung um die Kernenergie wir-
ken die Argumente der Beflirworter mancherorts beinahe so, als hatten Kata-
strophen wie Tschernobyl und Fukushima nie stattgefunden. Dies verdeutlicht,
dass sich die Durchsetzung politischer Argumente nicht allein auf ihre logisch-
rationale Uberzeugungskraft stiitzt, sondern in erheblichem Mafle von der je-
weiligen Stimmungslage abhdngt, in der sie geduflert werden - eine Einsicht,
die bereits Aristoteles in seiner Rhetorik formulierte, wenn er feststellt, «nicht
vollkommen gleich erscheint einem etwas, ob man nun liebt oder hasst, zornig
oder gutmiitig ist, sondern vollig oder dem Ausmaf3 nach verschieden»®.

85 Haffner, Sebastian: Anmerkungen zu Hitler, S. 42.

86 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 102.

87  Vgl. Hirschhausen, Christian: Atomenergie. Geschichte und Zukunft einer riskanten
Technologie. Miinchen 2023.

88  Aristoteles: Rhetorik. Ubers. und erldutert von Christof Rapp. Bd. 2. Darmstadt 2002,
1378a 1.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Vom wirkungsgeschichtlichen zum
«wirkungsgestimmten» Bewusstsein

Bei all der Sogwirkung von politischen Stimmungen verweist Haffner auf den
verbleibenden Handlungsspielraum des Einzelnen. Wenn Heidegger festhilt,
das Dasein sei «nie nicht gestimmt»#?, so legt der politische Kontext nahe, zwi-
schen existenzieller und politischer Gestimmtheit zu unterscheiden. Das Indivi-
duum kann sich - anders als bei der existenziellen Gestimmtheit - in ein «an-
deres» Verhiltnis zu vorherrschenden politischen Stimmungen setzen. Mit
anderen Worten: Die kollektive Stimmung farbt zwar die Wirklichkeit, jedoch
nicht in einer Art und Weise, dass kein — mit Gadamer gesprochen - «ande-
res» Verstehen derselben moglich wire. Die kollektive politische Stimmung
«befreit» das Individuum folglich nicht von der Verantwortung.?® Es gab viele,
wie Haffner selbst, die jene aulergewdhnliche Charakterstirke aufwiesen und
trotz der vorherrschenden Massenstimmung die Wurzeln der bevorstehenden
Katastrophe erkannten. Gleichwohl erfordert es — wie Haffners Schilderungen
verdeutlichen - eine enorme Kraftanstrengung, sich der von Fuchs beschriebe-
nen «magnetischen Anziehungskraft» politischer Stimmungen zu widersetzen.

Festzuhalten bleibt, dass eine reflexive Haltung gegeniiber politischen
Stimmungen durchaus méglich - und mitunter sogar politisch notwendig - ist,
etwa um die Wahrung der Menschenwiirde anzustreben oder, wie Tolstoi®! und

89 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 102.

90 Der Aspekt der Wahlfreiheit im Umgang mit Emotionen wurde besonders in der exis-
tenzialistischen Tradition, wie etwa bei Sartre, auf die Spitze getrieben: « Wir sind alle ohne
Entschuldigung. Das méochte ich mit den Worten ausdriicken: der Mensch ist dazu verurteilt,
frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, ein-
mal in die Welt geworfen, fiir all das verantwortlich ist, was er tut. Der Existentialist glaubt
nicht an die Macht der Leidenschaft. Er wird nie meinen, eine schone Leidenschaft sei eine
alles mitreiflende Flut, die den Menschen schicksalhaft zu bestimmten Taten zwingt und da-
her eine Entschuldigung ist. Er meint, der Mensch ist fiir seine Leidenschaft verantwortlich.»
(Sartre, Jean-Paul: Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg 2010, S. 155.). Dessen
war sich auch Heidegger bewusst. In einem Brief vom 13. April 1933 an seinen Bruder Fritz
schreibt er im Hinblick auf die damalige Massenstimmung: «Jeder, der noch Augen hat zu
sehen und Ohren zu héren und ein Herz zum Handeln [...] [wird] mitgerissen und in eine
echte und tiefe Erregung versetzt [...]». (Homolka, W./Heidegger, A. (Hrsg.): Heidegger und
der Antisemitismus, S. 35.) Diese Formulierung ist ein indirektes Eingestdndnis, dass die poli-
tische Stimmung eine gewisse Wahlfreiheit impliziert. Heideggers Argumentation suggeriert,
dass diejenigen, die nicht «mitgerissen» werden und keine «tiefe Erregung» verspiiren - also
jene, die keine Augen zum Sehen, keine Ohren zum Hoéren und kein Herz zum Handeln ha-
ben - die Bewegung um Hitler nicht unterstiitzen und folglich sich anders entschieden ha-
ben. In einem fritheren Brief an seinen Bruder driickt er dies noch schirfer aus und meint,
dass diese Personen es verdienen, «im Chaos zerrieben zu werden» (ebd., S. 22.).

91 So schreibt Tolstoi iiber Napoleon: «Ein guter Heerfithrer braucht weder ein Genie zu
sein noch irgendwelche besonderen Vorziige zu besitzen, im Gegenteil, ihm miissen sogar die

107



108 Zlatko Valentic¢

Camus?? es auf ihre Weise formulierten, « Mensch» zu bleiben. Die Mdglichkeit
der Reflexivitit verdeutlicht, dass der Einfluss einer politischen Stimmung auf
den Verstehenden nicht absolut ist, sondern immer ein Moment der Freiheit
enthalt.”

In diesem Zusammenhang ldsst sich in Anlehnung an Gadamers Begriff
des «wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins» von einem «wirkungsgestimmten
Bewusstsein» sprechen. Mit diesem Kunstbegriff soll zweierlei zum Ausdruck
gebracht werden: Zum einen der Umstand, dass politisches Verstehen einer
doppelten Situiertheit unterliegt — es ist zugleich in der Geschichtlichkeit ver-
wurzelt, die sich in Vorurteilen manifestieren, und in der Gestimmtheit, die den
Horizont der Gegenwart prigt. Beide Dimensionen wirken auf das Verstehen
des konkreten Falles der Gegenwart ein. Der neue Begriff hebt insbesondere
diese zweite Dimension hervor. Zum anderen verdeutlicht er, was unter einer
«reflexiven Haltung» im politischen Verstehen im Anschluss an Gadamer zu
verstehen ist: ein Bewusstsein fiir die eigene gegenwirtige Gestimmtheit zu ent-
wickeln und zu priifen, ob das durch die jeweils herrschende politische Stim-
mung nahegelegte Verstehen angemessen ist — politisch formuliert: ob es ge-

hochsten, besten menschlichen Eigenschaften wie Menschenliebe, poetisches und zartes Emp-
finden, philosophisches Zweifeln und Forschertrieb fehlen. Er muf einen engen Gesichtskreis
haben, muf fest davon iiberzeugt sein, daf3 das, was er tut, von grofler Wichtigkeit ist, weil er
sonst nicht genug Ausdauer hitte, und nur dann wird er ein tapferer Heerfiihrer sein. Bewah-
re ihn Gott davor, ein Mensch zu sein, jemanden zu lieben, Mitleid zu empfinden, sich Ge-
danken dariiber zu machen, was gerecht und ungerecht ist.» (Tolstoi, Lew: Krieg und Frieden.
Ubers. von Marianne Kegel. Ostfildern (2002), S. 879.)

92 In ihrer Biografie iiber Albert Camus erzahlt Iris Radisch eine Geschichte, die einen
entscheidenden Ehrenkodex fiir Camus implizierte und dem er laut Radisch nie abwich: «Im
Jahr 1905 nahm der zwanzigjahrige Lucien August Camus am Marokkokrieg teil. Seine Trup-
pe lag irgendwo in den entlegenen Ecken des Atlasgebirges. Eines Nachts, wihrend des Wach-
wechsels, fand er einen seiner Kameraden unter einer Hecke mit einem seltsam zum Mond
gedrehten Kopf vor - jemand hatte ihm die Kehle durchgeschnitten, das Geschlechtsteil abge-
trennt und dem Toten in den Mund gesteckt. Wenige hundert Meter weiter entdeckte Lucien
den zweiten Wachposten, dhnlich zugerichtet, unter einem Felsen. Er schlug Alarm, die
Wachmannschaft wurde verstérkt. Als er im Morgengrauen neben einem anderen Kameraden
ins Lager zuriickkehrte, erkldrte er, diejenigen, die so etwas getan hatten, seien <keine Men-
schen>. Als sein Kamerad daraufhin einwandte, dass man schliefilich in ein fremdes Land ein-
gedrungen sei und der Gegner sich mit allen Mitteln verteidige, beharrte Lucien Camus: <Ein
Mensch tut so etwas nicht, ein Mensch halt sich zuriick,, Camus erzdhlte diese Geschichte in
seinem posthum verdffentlichten autobiografischen Roman Der erste Mensch; <ein Mensch
hilt sich in Zaum>, <non, un homme ¢a s’empéche>, das war der Ehrenkodex, der ihm vom
Vater - weitergegeben iiber einen alten Lehrer, der den Vater gekannt hatte - tberliefert
wurde.» (Radisch, Iris: Albert Camus. Das Ideal der Einfachheit. Eine Biographie. Hamburg
(2013), S. 165.)

93 Vgl. WM, S. 286.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

recht oder ungerecht ist. Insofern ist das «wirkungsgestimmte Bewusstsein»
eine Form des hermeneutischen Bewusstseins, das, wie Gadamer es beschreibt,
«seine eigentliche Wirksamkeit immer darin [hat], dass man das Fragwiirdige
zu sehen vermag».®

Ebenso wie die Wirkungsgeschichte bei Gadamer durch das «wirkungs-
geschichtliche Bewusstsein» zur «Gewinnung der eigenen Situation» des Ver-
stehens im Angesicht der Geschichte beitragt, so kann das wirkungsgestimmte
Bewusstsein dazu beitragen, die eigene Verstehenssituation angesichts der ge-
genwartigen Stimmung zu erhellen. Dabei stellen sich dieselben Schwierigkei-
ten, die Gadamer in Bezug auf das «wirkungsgeschichtliche Bewusstsein» her-
vorhebt:

Die Gewinnung des Bewuftseins einer Situation ist aber in jedem Falle eine Aufgabe
von eigener Schwierigkeit. Der Begriff der Situation ist ja dadurch charakterisiert, daf3
man sich nicht ihr gegeniiber befindet und daher kein gegenstindliches Wissen von ihr
haben kann. Man steht in ihr, findet sich immer schon in einer Situation vor, deren
Erhellung die nie ganz zu vollendende Aufgabe ist.?

Gadamer erkennt darin jedoch keinen Mangel, den man durch «bessere» Refle-
xion beheben konnte; vielmehr liegt es in der Natur der Sache. Nach Gadamer
lassen sich nie alle Beziige des geschichtlichen Seins des Menschen vollstindig
aufschliisseln.?”” Dazu ist das Dasein zu sehr mit der Geschichte verwoben.
Ebenso wird es auch in der Politik nicht gelingen, durch eine reflexive Haltung
alle Beziige der gegenwirtigen Gestimmtheit aufzudecken. Wer glaubt, mithilfe
der Reflexion den Wechselwirkungen zur geschichtlichen Uberlieferung und -
im Sinne Gadamers iibertragen - zur gegenwirtigen Gestimmtheit entkommen
zu konnen, erliegt nicht nur einer Illusion, sondern, wie Gadamer warnt, «der
verandert diese Beziehung und zerstort ihre sittliche Verbindlichkeit».?”® Auf das
Verstehen eines Textes aus der Vergangenheit bezogen bedeutet dies, dass je-
mand, der einen Text verstehen will, sich nicht aus seiner eigenen Geschicht-
lichkeit «herausreflektieren» muss, um in vermeintlich objektiver Distanz eine
«bessere» Perspektive zu gewinnen. Ein solcher Versuch wiirde dem Text seine

94  Gadamer, Hans-Georg: «Die Universalitit des hermeneutischen Problems». In: GW 2,
S.228. In diesem Sinne argumentiert der Historiker Uffa Jensen, wenn er feststellt, dass das
politische Ressentiment auf einer «Grundstimmung» beruhe, «die unsere Weltsicht verdiis-
tert, ohne dass uns das in jedem Moment klar wire». Diese konne jedoch «bewusstwerden»
(Jensen, Uffa: Zornpolitik. Berlin 2017, S. 15.) — wenngleich Jensen anscheinend von der
Moglichkeit einer vollstindigen Aufdeckung aller Beziige ausgeht, was aus der Perspektive
einer politischen Hermeneutik im Ausgang von Gadamer als illusionér gelten muss.

95 WM, S. 307.

96  Ebd.

97  Vgl. ebd.

98  Ebd, S. 366.

109



110 Zlatko Valenti¢

sittliche Verbindlichkeit nehmen und ihn gewissermaflen zum Verstummen
bringen, da er den Interpreten nicht mehr in dessen Gegenwirtigkeit anspricht.

Analog dazu ist eine reflexive Haltung gegeniiber politischen Stimmungen
nicht als ein «Herausreflektieren» aus der gegenwirtigen Gestimmtheit zu ver-
stehen. Ubertridgt man Gadamers Gedanken auf das politische Verstehen, ist sie
vielmehr die Voraussetzung, um eine sittlich verbindliche Gesellschaftskritik zu
entwickeln. Wer politisch verstehen will, muss die Stimmung erfassen, die das
politische Klima prigt. Michael Walzer betont in diesem Sinne, dass bedeuten-
de politische Kritiker wie Alexander Herzen, Ahad Ha-am, Gandhi, Tawney
und Orwell keine bloflen Auflenseiter waren, sondern Teil jener Gesellschaft,
die sie kritisierten. Genau das machte ihre Kritik - mit Gadamer gesprochen —
sittlich verbindlich:

Gesellschaftskritik ist fiir solche Menschen», so Walzer, «eine interne Auseinanderset-
zung. Der Auflenseiter kann nur dann ein Gesellschaftskritiker werden, wenn es ihm
gelingt, (in die Gesellschaft) hineinzukommen, wenn er sich in die ortlichen Praktiken
und Einrichtungen hineinzuversetzen vermag. Diese Kritiker stehen aber bereits inner-
halb der von ihnen kritisierten Verhiltnisse. Sie konnen im radikalen Abstand keinen
Erkenntnisvorteil erblicken.»??

Gadamers Konzept des «wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins» kann somit als
kritisches Instrument verstanden werden, das ermoglicht, das Verhéltnis zu un-
serer eigenen Geschichtlichkeit neu zu reflektieren und ein differenziertes Ver-
stindnis zu gewinnen. In dhnlicher Weise kénnte das «wirkungsgestimmte Be-
wusstsein» als Instrument dienen, um die aktuelle emotionale Farbung und ihre
Einfliisse bei der Deutung zeitgenossischer Situationen bewusst einzubeziehen
und so zu einem nuancierten Verstindnis der Gegenwart zu gelangen - auch
wenn der fehlende Zeitenabstand eine zusitzliche Hiirde bieten mag.'%

(C) Die Vermittlung zwischen Allgemeinem und Besonderem

Nachdem die Bedingungen des politischen Verstehens — Geschichtlichkeit und
Gestimmtheit — skizziert wurden, stellt sich nun die Frage, wie sich das Ver-
mittlungsgeschehen selbst hermeneutisch bestimmen ldsst. Gadamer kniipft
hierfiir an die aristotelische Handlungstheorie an, wie sie in der Politik und der
Nikomachischen Ethik entwickelt wird. Die sachliche Grundlage dieses An-
schlusses sieht er in einer strukturellen Analogie zwischen der Tétigkeit des In-
terpreten und der des Handelnden: Ebenso wie der Interpret — im Falle der

99 Walzer, Michael: «Die Praxis der Gesellschaftskritik». In: ders.: Kritik und Gemeinsinn.
Drei Wege der Gesellschaftskritik 1990, S. 50.

100  Aufschlussreich ist Grondins Analyse des «Zeitenabstands» in Gadamers Philosophie.
Vgl. Grondin, Jean: Einfithrung zu Gadamer, Tiibingen 2000, S. 140 ff.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Jurisprudenz etwa der Richter -, der einen allgemeinen Text auf die besondere
Situation eines Falles anwendet, steht der Handelnde bei Aristoteles vor der
Aufgabe, zwischen dem «Allgemeinen» und dem «Besonderen» zu vermitteln.
Er muss sein allgemeines Handlungsziel auf die spezifische Handlungssituation
beziehen. Damit stehen der Interpret und der Handelnde nach Gadamer struk-
turell vor derselben Aufgabe: In beiden Fillen geht es darum, das Allgemeine
auf eine besondere Situation anzuwenden. "'

Vor dem Hintergrund dieser Analogie von Auslegung und Handlung lasst
sich praziser fassen, was ich - in Anlehnung an Gadamer - als politisches Ver-
stehen bezeichne. Es umfasst zwei untrennbar miteinander verbundene Tétig-
keiten: Auslegung und Handlung. Politisches Verstehen besteht, um es mit Ga-
damer zu sagen, in einer « Verschmelzung» beider Elemente. Es erschopft sich
nicht in der blofen Interpretation der politischen Wirklichkeit, sondern impli-
ziert stets ein Anwendungsmoment - eine Handlungsentscheidung, in der all-
gemeine politische Ziele auf eine konkrete Situation tibertragen werden.'®? Eine
Politik, die sich auf die reine Auslegung der politischen Wirklichkeit be-
schriankt, ohne in die Anwendung zu miinden, bleibt aus Gadamers Sicht - in
Ubereinstimmung mit Ciceros Verstindnis von politischer applicatio’® - un-
vollendet. Eine Politikerin, die so verféihrt, gleicht einem Prediger, der zwar die
Bibel interpretiert, deren Botschaft jedoch nicht in die Sprache seiner Zeit tiber-
setzt und sie damit der unmittelbaren Erfahrung entzieht. Helmut Schmidt hat
diesen Zusammenhang in einem Interview pragnant formuliert: «In der Politik
geniigt es nicht, grofle Ideen zu haben. Man muss auch tiber geniigend kriti-
sches Bewusstsein verfiigen, um zu wissen, ob und wie diese Ideen umgesetzt
werden konnen. Und drittens braucht es die Fahigkeit, diese Umsetzung tat-
sichlich herbeizufiithren.»104

101 Vgl. WM, S. 320.

102 In diesem Sinne bildet die Anwendung - bei Aristoteles wie bei Gadamer - die tragen-
de Achse des politischen Verstehens. Politisches Verstehen erschépft sich nicht in der blofien
kognitiven Erfassung, sondern erfordert die Umsetzung des Erkannten, die sich in einer poli-
tischen Entscheidung manifestiert. Aristoteles formuliert es unmissverstandlich: « Denn wir
fragen nicht, um zu wissen, was Tugend ist, sondern um tugendhafte Menschen zu werden;
andernfalls hatten wir keinen Nutzen von ihr [...].» (NE 1103b.)

103 In diesem Sinne betont bereits Cicero in seinem Spatwerk De re publica: «Es geniigt
nicht, diese méannliche Vollkommenheit wie eine Kunst zu besitzen, wenn du sie nicht prakti-
zierst. Wihrend eine Kunst, auch wenn du sie nicht ausiibst, im Selbstverstindnis bestehen
bleibt, ruht die méinnliche Vollkommenbheit ganz in ihrer eigenen Betitigung; ihre hochste
Ausiibung aber ist die Lenkung des Staates und die Verwirklichung jener Dinge, die diese
Leute in ihren Winkeln deklamieren, durch die Tat, nicht durch die Rede.» (Cicero: Der
Staat. Hrsg. und tibers. von Karl Biichner. Miinchen 1987, S. 11.)

104 Schmidt, Helmut. O. J. Interview. https://www.youtube.com/watch?v=0zf14SGoopE.
Zugegriffen: 11. Februar 2025.

M1


https://www.youtube.com/watch?v=Ozf14SGoopE

112 Zlatko Valenti¢

Welche konkrete Gestalt diese Fahigkeit annimmt, die fiir die Vermittlung
zwischen Allgemeinem und Besonderem entscheidend ist, lasst sich bei Gada-
mer anhand dreier Modelle verdeutlichen, die sich als «hermeneutisch-politi-
sche Leitbegriffe» bestimmen lassen. Alle drei — wie Gadamer selbst zeigt — be-
sitzen eine genuin gesellschaftlich-politische Implikation: phronésis, sensus
communis und eumeneia. Im Folgenden sollen sie skizzenhaft entfaltet werden,
um jene Fihigkeit zur Anwendung des Allgemeinen auf das Besondere genauer
zu bestimmen.

(i) Hermeneutisch-politischer Leitbegriff:
phronésis als die Fahigkeit zur Vermittlung
zwischen Allgemeinem und Besonderem

Aristoteles definiert phronésis einerseits als eine besondere «Art des Wis-
sens»'%, andererseits als ein Vermogen, das - als Tugend (areté) — zur richti-
gen Handlungsentscheidung befahigt. In Abgrenzung zu techné (technischem
Wissen) und epistémé (wissenschaftlichem Wissen), die sich mithilfe von Me-
thoden oder Studien erlernen und weitergeben lassen, ist phronésis (praktische
Klugheit) nicht in Form eines Lehrplans vermittelbar. Aristoteles sieht den
Grund hierfiir im jeweils unterschiedlichen Gegenstandsbereich: Wihrend sich
techné und epistémé auf das Unverdnderliche und Ewige richten - also auf Din-
ge, die sich, wie Aristoteles sagt, «nicht anders verhalten konnen, als sie tun»'%
—, bezieht sich phronésis auf das Veranderliche und Situative. Die Giiltigkeit des
Gravitationsgesetzes oder einer technischen Formel bleibt beispielsweise unbe-
rithrt davon, wie sich Menschen konkret verhalten.

Praktisches Wissen - worin das politische Handeln nach Aristoteles veror-
tet wird — bezieht sich auf das Verdnderliche und Kontingente. Es richtet sich
auf das Einzelne und Konkrete, das einem fortwidhrenden Wandel unterliegt —
insbesondere auf menschliche Handlungen, die stets an eine bestimmte Situati-
on gebunden sind. Da der Mensch nach Aristoteles nicht «im Allgemeinen»,
sondern jeweils an einem bestimmten Ort und zu einer bestimmten Zeit han-
delt, kann es im Bereich der Praxis kein «richtig» oder «falsch» im Sinne ma-
thematischer Gewissheit geben. Politisches Handeln orientiert sich daher an all-
gemeinen Leitlinien, dem Charakter politischer Ideen als Zielmarken, und nicht
an festen Regeln. Entsprechend mahnt Aristoteles, dass man in praktischen Fra-
gen nur «so viel Prizision [...] verlangen [darf], als es die Natur des Gegen-
standes zuldsst»'%7 — und es sei das Kennzeichen des Gebildeten, dies zu erken-

105 EE 1246D 36.
106 NE 1139a 14.
107 NE 1094b 24.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

nen.'% Damit zeigt sich: Praktisches Wissen, das dem politischen Verstehen zu-
grunde liegt, unterscheidet sich grundlegend von technischem und wissen-
schaftlichem Wissen — es ist untrennbar an die jeweilige Situation gebunden.

Die zentrale Konsequenz, die Gadamer aus der der phronésis ableitet, be-
steht darin, dass das «Verhiltnis zwischen Mittel und Zweck [...] hier nicht
von der Art [ist], dafl die Kenntnis der rechten Mittel im voraus verfiigbar ge-
macht werden konnte [...]».'9 Fiir das Verstehen in der Politik bedeutet dies,
dass erst in der Handlungssituation klar wird, welche Mittel notwendig sind,
um das allgemeine Handlungsziel zu erreichen.'® Analog dazu gilt fiir den In-
terpreten, dass ein allgemeiner Sinn eines Textes nicht unabhingig von der in-
dividuellen Verstehenssituation erschlossen werden kann. Was ein Text einem
sagt, hangt davon ab, welche Fragen man ihm stellt. Was «sich uns als fragwiir-
dig [...] zeigt»"", so Gadamer, hingt wiederum davon ab, von welcher Ge-
schichtlichkeit wir geprigt sind, welche Erfahrungen wir gemacht haben, wel-
che Menschen wir dadurch geworden sind.

Phronimos als der kluge Vermittler zwischen

Allgemeinem und Besonderem
Der Erfolg der Vermittlung zwischen Allgemeinem und Besonderem in der
Politik ist fiir Aristoteles - und Gadamer folgt ihm hierin - wesentlich an die
personliche Erfahrung des Verstehenden gebunden. So betont Aristoteles:
«Denn weil sie das Auge der Erfahrung haben, sehen sie richtig.»"? Fiir Gada-
mer ist das praktische Wissen der phronésis daher nicht «gegenstindlich», also
nicht von seinem «eigenen Sein» abldsbar.'? Es bildet sich vielmehr in der fort-
gesetzten Auseinandersetzung mit einer Vielzahl konkreter Handlungssituatio-
nen (praxis), in denen der Handelnde stets erneut vor die Herausforderung ge-
stellt ist, eine Entscheidung zu treffen. Aus dieser praxis bildet sich ein
Verstehenshorizont, auf dem das eigene Urteilsvermdgen griindet."* Der Inha-
ber dieses praktischen Wissens ist fiir Aristoteles der phronimos, dessen histori-

108 Vgl. NE 1094b 24.

109 WM, S. 326.

110 Daher betont Gadamer, «dafl ein Wissen im allgemeinen, das sich nicht der konkreten
Situation zu applizieren weif3, sinnlos bleibt, ja die konkreten Forderungen, die von der Situa-
tion ausgehen, zu verdunkeln droht». (WM, S. 318).

111 Ebd, S. 305f.

112 NE 1143b 13.

13 WM, S. 319.

114 NE 1142a 14. Aus diesem Grund kénnen junge Menschen zwar « Geometer, Mathemati-
ker und tiberhaupt in solchen Dingen weise sein [...], nicht aber klug» (NE 1141b 8.). Nach
Aristoteles sind sie fiir die Politik im Wesentlichen ungeeignet, da ihnen die Erfahrung fehlt,
die fiir ein angemessenes politisches Urteil notwendig ist.

113



114 Zlatko Valenti¢

sches Vorbild er im Athener Staatsmann Perikles erkennt - jenem Klugen, der
Erfahrung, Tugend und politische Urteilskraft zu verbinden vermag.'®

Weil phronésis einerseits wesentlich situationsabhdngig ist und sich nicht
wie wissenschaftliches oder technisches Wissen methodisch aneignen lésst, und
weil sie andererseits untrennbar an die konkrete Person gebunden ist, die durch
Erfahrung reift, entzieht sie sich jeder planmafigen Weitergabe. Daher sei es, so
Pierre Aubenque, «schwer, ein zweiter Perikles zu werden, selbst wenn man der
Sohn von Perikles ist»'1¢. Gadamer bringt denselben Gedanken auf den Punkt:
«Die Sohne grofler Ménner, die doch alle erdenkliche Erziehung erfahren ha-
ben, sind oft schlimme Enttduschungen»'”. Phronésis ist also unverfiigbar - sie
kann nicht vererbt, nicht gelehrt, nicht garantiert werden. Sie erwéchst allein
aus der gelebten Praxis, deren Gelingen stets offenbleibt.

Gerade weil dieses Wissen sich der Verfiigung entzieht, bedeutet politisches
Handeln fiir den phronimos nicht, das «Besondere» einfach unter das « Allgemei-
ne» zu subsumieren. Vielmehr vermeidet er, was Gadamer als ein «technische|[s]
Missverstdndnis»'® kritisiert: die politische Praxis mit Kennzahlen oder exakten
Berechnungen zu tiberfrachten. Denn der phronimos weif3, dass jede scheinbar all-
gemeingiiltige Regel Ausnahmen kennt — und dass es gerade auf die Fahigkeit
ankommt, diese Ausnahmen zu erfassen, um das Angemessene'"? zu treffen. Hier-

115 Das Urteil tiber Perikles variiert in der historischen Betrachtung stark, von der Sichtwei-
se als Tyrann bis hin zum Idealbild eines Demokraten. In der neueren deutschsprachigen For-
schung charakterisiert Gustav Adolf Lehmann (Perikles. Staatsmann und Stratege im politi-
schen Athen. Miinchen 2008, S. 252ff.) Perikles als eine fruchtbare Verbindung von «Geist
und Macht». Wolfgang Will (Perikles. Reinbek bei Hamburgl995, S.112.) hingegen be-
schreibt Perikles nicht als Lehrer, Visionar, Erzieher, Demokraten, Friedensstifter oder Kul-
turhelden. Vielmehr sieht er in ihm einen moglicherweise genialen Redner, der es verstand,
das Volk in der Ekklesia fiir sich zu gewinnen, sowie einen anfangs sehr erfolgreichen Auflen-
politiker und Militdr. Aus der Sicht der gegnerischen Griechen galt er als Tyrann.

116  Aubenque, Pierre: Der Begriff der Klugheit bei Aristoteles. Hamburg 2007, S. 67.

117 Gadamer, Hans-Georg: «Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles». In: GW
7, S. 156.

118 Ebd,, S. 223.

119 Das Angemessene (metrion) ist fiir Gadamer ein zentraler Begriff, den er bewusst auch
politisch wendet. In Auseinandersetzung mit Popper, der in Platons Dialektik eine Form von
politischer ,,Sozialtechnik® erkannte, hebt Gadamer hervor, dass Platon einen differenzierteren
Begriff entwickelt hat: Politik erschopft sich nicht im metron, also dem messbaren Maf}, sondern
bedarf des metrion, des Angemessenen. ,,Es gibt nicht nur das durch ein angelegtes Mafl Gemes-
sene, sondern auch das Angemessene.“ (Gadamer, Hans-Georg: Uber die Verborgenheit der Ge-
sundheit. Frankfurt a. M. 1993, S. 167.). Damit ist ein Maf} gemeint, das nicht durch objektive
Kriterien festgelegt wird, sondern sich erst im Vollzug und angesichts der konkreten Situation
zeigt. Das Konkrete, so Gadamer, welches sich ,,im Umkreis des unbegrenzten Variierenden
zeigt, fordert zur Wahl auf, verlangt Entscheidung und beinhaltet somit immer einen ,,Moment
der Ungewissheit“. (Gadamer, Hans-Georg: Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

fiir bedarf er vor allem einer spezifischen Form von Wahrnehmungsfahigkeit (ais-
thesis).120

Doch was genau nimmt er wahr? Aristoteles gibt eine klare Antwort: «So
halten wir auch einen Perikles und dhnliche fiir klug, weil sie das, was fur sie
selbst und fiir die Menschen gut ist, zu erkennen vermdgen.»'?' Perikles habe
zwar nie eine «Idee des Guten» geschaut, doch besafl er in der Politik etwas
weitaus Entscheidenderes: die Fahigkeit, iiber seine eigenen Interessen hinaus
das Wohl des Ganzen zu sehen. Der grofle Staatsmann, so Gadamer, konne da-
her «nicht als ein solcher gedacht werden, dem lediglich die blofie Meisterschaft
einer Techné zu Gebote steht. Vielmehr gilt dieses Wissen nur dem Guten, dem
Wohl der ganzen Polis, so wie ein jeder um sein eigenes Gliick besorgt ist.»'2?
Der kluge Politiker im Sinne Gadamers ist somit jener, der bei der Vermittlung
zwischen Allgemeinem und Besonderem den iibergreifenden Zusammenhang
nicht aus dem Blick verliert - also der, der, wie Gadamer im Blick auf den Ge-

In: GW 7, S. 197.). Anschaulich wird dies an der Musik: Ein ,falscher Ton® stort sofort den
Zusammenhang, ohne dass man eindeutig angeben kénnte, welcher Ton stattdessen zu spielen
wire (Vgl. Gadamer, Hans-Gerog: Wort und Bild -,so wahr, so seiend. In: GW 8, S. 382.) Ahn-
lich verhalt es sich in der Politik, wenn ein Redner ,,den Ton nicht trifft“. Politische Urteilskraft
erfordert daher mehr als Regelwissen; sie verlangt die Fahigkeit, ,das rechte Wort im richtigen
Augenblick zu finden, dieses Genaue selber (Gadamer, Hans-Georg u. Grondin, Jean: Dialogi-
scher Riickblick auf das Gesammelte Werk und dessen Wirkungsgeschichte. In: Grondin (Hg.):
Gadamer Lesebuch. Tiibingen 1997, S. 292.). Darin erkennt Gadamer die eigentliche hermeneu-
tische Kunst der Politik: Sie entfaltet sich im Spannungsfeld von berechenbarem Wissen und
jener Dimension, die sich der Berechnung entzieht. In Politik und Ethik sind daher nicht die
Kategorien ,richtig“ oder ,falsch“ leitend, sondern die Orientierung am Angemessenen - ein
Moment, das sich mit Aristoteles’ Begriff der phronésis verbinden ldsst und das in der politischen
Praxis unverfiigbar bleibt.

120 Bei Aristoteles heifSt es dariiber: «Wo und wie das tadelnswerte Verhalten beginnt, ist
nicht leicht theoretisch zu sagen. Die Entscheidung liegt beim Einzelnen und bei der Wahrneh-
mung.» (NE 1126 b4.). Zur Charakterisierung der Natur moralischen Erkennens greifen McDo-
well und andere Vertreter der Sensibilitdtstheorien auf die Figur des phronimos zuriick. Diese
tugendhafte Person zeichnet sich durch eine zuverldssige moralische Sensibilitit aus, die ihre Tu-
gendhaftigkeit definiert. Diese Sensibilitit kann als die Fihigkeit beschrieben werden, in einer
bestimmten Situation die richtige Handlung zu erkennen und gleichzeitig die Disposition zu be-
sitzen, gemdf3 diesem Urteil zu handeln. McDowell stellt diesbeziiglich fest: «Occasion by occasi-
on, one knows what to do, if one does, not by applying universl principles, but by being a certain
kind of person: one who sees situations in a certain distinctive way.» (McDowell, John: «Virtue
and Reason», in: Ders.: Mind, Value, and Reality. Cambridge, Mass. u.a.: Harvard Univ. Press
1998, S. 73.) In modernen Kontexten wird diese Fahigkeit oft als Intuition oder praktische Ur-
teilskraft bezeichnet. (Vgl. Zerilli, Linda M. G.: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/Lon-
don: The University of Chicago Press 2016.)

121 NE 1140b 8.

122 Gadamer, Hans-Georg: «Einfithrung». In: Aristoteles: Nikomachische Ethik VI. Uber-
setzt und hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Frankfurt a. M.: Klostermann 1998, S. 10.

115



116 Zlatko Valenti¢

schmack formuliert, «iiber die Borniertheit der Interessen und die Privatheit
der Vorlieben zum Anspruch auf Urteil zu erheben weif3»'23.

Politik als platonische Webkunst

Das Modell hierfiir findet Gadamer in Platons Dialog Politikos.'? Dort wird die
wahre politische Kunst als eine Art Webkunst beschrieben, «mit der man Ge-
gensdtzliches zur Einheit zusammenzuweben hat».'? Mit anderen Worten: Die
Wahrnehmungsfahigkeit des phronimos duflert sich vor allem darin, die oft wi-
derspriichlichen Interessen und Emotionen der politischen Wirklichkeit zu ei-
ner sinnvollen Gesamtheit zu verbinden. Im Falle des Perikles waren es die
moglichen Reaktionen der mafigeblichen politischen Krifte in Griechenland,
Sparta und Persien. Er erfasste dies, ohne — soweit wir wissen - eine bewusste
«logische» Schlussfolgerung aus den Gesetzen der Geschichte zu ziehen oder
auf einen minutidsen politischen Regelkanon zuriickzugreifen und diesen me-
thodisch anzuwenden. Perikles hatte vielmehr deshalb Erfolg, weil er iiber die
besondere Fihigkeit verfigte, auf Grundlage seiner Erfahrung und Beobach-
tungsgabe zutreffend zu antizipieren, welchen Verlauf die Dinge wahrscheinlich
nehmen wiirden. Isaiah Berlin erkannte eine solche Meisterschaft platonischer
«Webkunst» in Otto von Bismarck: Nach Berlin verstand dieser es,

die verganglichen, gebrochenen, unendlich vielfiltigen Teile und Fragmente, aus denen
das Leben in all seinen Facetten besteht, in Einklang zu bringen, sie im Zusammenhang

zu sehen, [...] ohne dabei innezuhalten und zu analysieren, wie er das macht, was er
macht, oder sich zu fragen, ob es eine theoretische Begriindung fiir seine Handlungswei-
sen gibt.12

Aristoteles grenzt diese Fihigkeit ausdriicklich von der Tatigkeit des Philoso-
phen oder Wissenschaftlers ab. Deren Blick ist auf die hochsten Dinge gerich-
tet — oft auf Kosten des Konkreten. Im Gegenteil hindert sie der Blick auf die
gemeinsame Praxis an ihrer spezifischen Titigkeit.'?” Die Anekdote vom Spott
der thrakischen Magd tiber Thales, der beim Blick in den Himmel in den Brun-
nen fiel'?®, veranschaulicht diese Einseitigkeit. Thales besafy zweifellos sophia,
theoretische Weisheit. Doch es fehlte ihm die phronésis, jene Einsicht in das

123 WM, S. 41.

124 Vgl. Platon: Politikos, 305e.

125 Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als theoretische und praktische Aufgabe». In:
GW 2, S. 307.

126  Berlin, Isaiah: «Politische Urteilskraft», in: ders.: Wirklichkeitssinn. Ideengeschichtliche
Untersuchungen. Hrsg. von Henry Hardy. Mit einem Vorwort von Henning Ritter. Aus dem
Englischen von Fritz Schneider. Berlin 1998, S. 103.

127 Vgl. NE 1178 bl.

128 Vgl. Platon: Theaitetos, 174a.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

«menschlich Gute»'??, die fiir politische Klugheit unabdingbar ist. Daher fehlte
ihm nach Aristoteles ein entscheidender Sinn, der notwendig ist, um politische
Einsicht, Einfluss und Ansehen zu erlangen. Denn der wahrhaft Weise, also der
Philosoph, so Gadamer, «kann nicht mit dem Sinne fiir differenzierende und
variierende Relativititen ausgezeichnet sein, wie es fiir den mit den menschli-
chen Dingen Befafiten und insbesondere fiir den groflen Staatsmann gelten
muf3».13 Worin aber besteht jener politische Sinn, der die angemessene Ver-
mittlung zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen anzuleiten ver-
mag?'¥

(ii) Hermeneutisch-politischer Leitbegriff:
Sensus Communis als der Sinn fiir das Tunliche

Gadamer nahert sich dieser Frage, indem er an die humanistische Tradition an-
schlief3t. Besonders stiitzt er sich dabei auf Giambattista Vico und dessen Uber-
legungen zum sensus communis, in denen er eine enge Verbindung zur aristote-
lischen phronésis sowie zum Gegensatz von praktischem und theoretischem
Wissen erkennt.'2 Fiir Vico, so hebt Gadamer hervor, ist der sensus communis
«ein Sinn fiir das Rechte und das gemeine Wohl, der in allen Menschen lebt, ja
mehr noch ein Sinn, der durch die Gemeinsambkeit des Lebens erworben, durch
seine Ordnung und Zwecke bestimmt wird»."* Dieser Gemeinsinn bildet fiir
Gadamer eine unverzichtbare Grundlage des gelingenden gesellschaftlich-politi-
schen Zusammenlebens.34

Was dieser Sinn im Feld der Politik bedeutet, lasst sich aus Gadamers eige-
nen Analysen &sthetischen und historischen Sinns ableiten: «So weif3, wer &s-
thetischen Sinn besitzt, Schones und Hiflliches, gute oder schlechte Qualitat
auseinanderzuhalten, und wer historischen Sinn besitzt, weif}, was fiir eine Zeit
moglich ist und was nicht, und hat Sinn fiir die Andersartigkeit der Vergangen-
heit gegeniiber der Gegenwart.»'3 Ubertragen auf die Politik heiflt das: Wer

129 NE 1141 b13.

130 Gadamer, Hans-Georg: «Einfithrung», in: Nikomachische Ethik VI, S. 12.

131 Isaiah Berlin («Politische Urteilskraft», 1998) spricht in diesem Zusammenhang von ei-
nem «Wirklichkeitssinn», einem «Sense of Reality». Seine Uberlegungen zur politischen Ur-
teilskraft sind besonders aufschlussreich und weisen mehrere Parallelen zu den Gedanken von
Aristoteles und Gadamer auf - auch wenn Berlin sich nicht ausdriicklich auf Aristoteles be-
zieht.

132 Vgl. WM, S. 27.

133 Ebd, S. 28.

134 Vgl ebd,, S. 41.

135 Ebd,, S. 22.

117



118 Zlatko Valenti¢

«politischen Sinn» hat, vermag «das Einleuchtende (verisimile) zu finden»'%
und so «das Tunliche vom Untunlichen»"¥7 zu unterscheiden.

Damit zeigt sich eine strukturelle Parallele zur phronésis: Auch beim sensus
communis erweisen sich die Grenzen methodischer Beherrschbarkeit. Denn, so
Gadamer, wer iiber Gemeinsinn verfiigt, weifl nicht nur «das Besondere unter
allgemeinen Gesichtspunkten zu beurteilen, sondern er weif3, worauf es wirklich
ankommt [...]».% Dieses « Worauf es wirklich ankommt» entzieht sich jedoch
einer distanzierten, objektivierenden Erkenntnisweise. Ein methodischer Zu-
gang, der auf strikte Trennung von Subjekt und Objekt zielt, erweist sich in der
Politik daher als unzureichend oder gar hinderlich.

Wer iiber eine Gesellschaft urteilen will, so lasst sich mit Gadamer resii-
mieren, bedarf des sensus communis — jenes politischen Sinns, der nur aus Er-
fahrung und Mitvollzug erwichst. « Der geborene Staatsmann», so formuliert es
Oswald Spengler, «ist vor allem Kenner, Kenner der Menschen, Lagen, Dinge.
Er hat den «<Blick>, der ohne Zogern, unbestechlich den Kreis des Moglichen
umfaf3t.»%

Sympathy als die tragende Basis
An dieser Stelle seiner Argumentation hebt Gadamer besonders die zentrale
Rolle des Earl of Shaftesbury hervor, der die gesellschaftspolitische Dimension
des sensus communis betonte. Sein Einfluss auf das 18. Jahrhundert sei, so Ga-
damer, «gewaltig»'4? gewesen. Indem er auf die réomischen Klassiker zuriick-
griff, erhob Shaftesbury den sensus communis zu einer sozialen Tugend, die er
als sympathy bezeichnete.'4!

Diese Tugend beschreibt Gadamer als «eine Tugend des Herzens mehr als
des Kopfes»'%2, Sie driickt «die Haltung des Mannes [aus], der Spaf} versteht
und macht, weil er einer tieferen Solidaritit mit seinem Gegeniiber gewiss
ist»"*, Humor ist dafiir exemplarisch: Er setzt voraus, dass nicht das wortlich
Gesagte, sondern das Gemeinte verstanden wird, und dass beide Gesprichspart-
ner dieses Wissen wechselseitig voraussetzen konnen. Gerade darin liegt sein
Bezug zum sensus communis: Guter Humor akzentuiert ihn, indem er ihn spie-

136 Ebd.,, S. 26.
137  Ebd,, S. 27.
138 Ebd,, S. 37.

139 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt-
geschichte, Bd 2: Welthistorische Perspektiven, Miinchen 1973, S. 1112.

140 WM, S. 29f.

141 Hier verweist Gadamer auf Shaftesbury: Characteristics of Men, Manners, Opinions,
Times, insbesondere auf Treatise II, Part III, Sect. I.

142 WM, S. 30.

143 Ebd,, S. 30.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

lerisch herausfordert. Gadamer nennt diese Fahigkeit, den Sinn hinter dem Ge-
sagten mitzuvollziehen, «Solidaritit».

Solidaritét ist fiir Gadamer nicht nur die «entscheidende Bedingung und
Basis aller gesellschaftlichen Vernunft»'4, sondern zugleich die «Basis aller po-
litischen Wirklichkeit»'%5. Denn Verstindigung setzt Solidaritdt voraus. Fehlt
sie, so Gadamer, dann «werden alle Entscheidungen von nichts mehr getragen
...».8 In der Stiftung eines sensus communis erkennt er deshalb die zentrale
Aufgabe der Politik: «Politik ist, daf man gemeinsame Interessenlagen schafft
und aufgrund dieser gemeinsamen Interessenlagen gemeinsame Uberzeugun-
gen aufbaut.»'4?

Vor dem Hintergrund von Shaftesburys Deutung wird deutlich, dass ein
«politischer Sinn» — dhnlich wie das Erzdhlen eines Witzes oder das Gespiir firr
den kairos, den richtigen Moment - nicht einfach erlernt oder formal eingeiibt
werden kann. Er ist keine blof technische Fihigkeit, sondern erwéchst aus Teil-
habe an gemeinschaftlichen Praktiken und Traditionen. So umfasst der sensus
communis laut Gadamer «immer schon einen Inbegriff von Urteilen und Ur-
teilsmaf3stiaben, die ihn inhaltlich bestimmen»'“®. Mit anderen Worten: Das
richtige Urteil setzt, im Rickgriff auf Aristoteles, ein sittliches Sein (hexis) vor-
aus, das auf moralischer Bildung beruht. Nur wer «durch Erziehung in Gesell-
schaft und Staat zu einer solchen Reife des eigenen Seins gefithrt worden ist,
daf} er das im allgemeinen Gesagte im konkreten Betroffensein wiederzuerken-
nen und praktisch wirksam werden zu lassen vermag [...]»"%, ist fiir den «poli-
tischen Sinn» tiberhaupt empfanglich.

Politischer Geschmack und Takt
Wihrend der sensus communis den gemeinsamen Boden politischer Verstindi-
gung markiert, richtet Gadamer mit den Begriffen Geschmack und Takt den
Blick auf eine weitere Dimension: die individuelle Urteilskraft. Politisches Ver-
stehen erschopft sich nicht im Rickgriff auf gemeinsame Maf3stibe, sondern
erfordert zugleich ein personliches Gespiir, das sich in konkreten Situationen
bewdhren muss. Was im sensus communis als gemeinschaftliche Grundlage er-
scheint, erfahrt im Geschmack und im Takt seine Verfeinerung - in Form einer
situativen, erfahrungsgetragenen Fahigkeit, das jeweils Angemessene zu erfassen.

144  Gadamer, Hans-Georg: Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976,
S.77.

145 Grosser, Claus: Verfall der Philosophie. Hamburg 1971, S. 230.

146 Ebd., S. 230.

147 Ebd., S. 231.

148 WM, S. 37.

149 Gadamer: «Uber die Méglichkeit einer philosophischen Ethik». In: GW 4, S. 186.

119



120 Zlatko Valenti¢

«Politischen Sinn» zu besitzen, bedeutet mit Gadamer gesprochen, «Ge-
schmack» zu haben - ein Begriff, der nicht im Sinne einer subjektiven Vorliebe
oder esoterischen Intuition zu verstehen ist, sondern das bezeichnet, was wir
gemeinhin als politisches Gesplir oder Taktgefiihl beschreiben. Was fiir den Er-
werb der phronésis gilt, trifft ebenso auf den Geschmack zu: « Geschmack mufl
man haben - man kann ihn sich nicht andemonstrieren lassen, man kann ihn
auch nicht durch blofle Nachahmung ersetzen.»'s® Gleiches gilt fiir den «Takt»,
den Gadamer als «bestimmte Empfindlichkeit und Empfindungsféihigkeit fiir
Situationen und das Verhalten in ihnen» beschreibt, «fiir die wir kein Wissen
aus allgemeinen Prinzipien besitzen»'®. Geschmack und Takt verkdrpern fiir
Gadamer daher eine eigenstindige Erkenntnisform: Sie beruhen nicht auf me-
thodisch abgesicherten Regeln, sondern auf einer praktischen Urteilskraft, die
sich nur in konkreten Erfahrungen ausbildet.

Dass « Geschmack» heute vielfach auf Fragen der Asthetik oder gar blofler
Dekoration reduziert wird, ist fiir Gadamer eine Folge der neuzeitlichen Wis-
senschaftskultur, die Wissen und Wahrheit fast ausschliefSlich im naturwis-
senschaftlichen Sinn versteht — eine Verengung, die er zugleich auf Kants ein-
flussreiche Asthetik zuriickfiihrt's2. Urspriinglich, so erinnert er an die
humanistische Tradition etwa eines Baltasar Gracidn, war «Geschmack» jedoch
«nichts Privates, sondern ein gesellschaftliches Phdnomen ersten Ranges»'52.
Geschmack war dort entscheidend, wo Urteile zu fillen waren, die sich nicht
aus allgemeinen Regeln ableiten lieflen — und das galt in besonderem Mafie fiir
die Politik. Vor diesem Hintergrund gelangt Gadamer zu dem Schluss, dass

alle sittlichen Entscheidungen Geschmack verlangen - nicht als ob diese individualste
Auswigung der Entscheidung das allein Bestimmende an ihnen ist, aber sie ist ein un-
entbehrliches Moment. Es ist wirklich eine Leistung undemonstrierbaren Taktes, das
Richtige zu treffen und der Anwendung des Allgemeinen, des Sittengesetzes (Kant) eine
Disziplinierung zu geben, wie sie die Vernunft selber nicht leisten kann. So ist Ge-
schmack zwar gewif$ nicht die Grundlage, wohl aber die hochste Vollendung des sittli-
chen Urteils.»"54

Kurzum, politisches Verstehen verlangt ein erfahrungsgetragenes Wissen und
ein Gespiir fiir das Angemessene, das in der jeweiligen Situation zu erfassen ist.
Dieses Gespiir bildet fiir Gadamer das Zentrum politischer Klugheit. Er fasst es
mit den Begriffen Geschmack und Takt - und erginzt es um eine Haltung, die
er als konstitutiv fiir jedes Verstehen begreift: den guten Willen.

150 WM, S. 42.
151 Ebd.,, S. 22.
152 Ebd.,, S. 40.
153 Ebd,, S. 41.

154 Ebd.,, S. 45.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

(iii) Hermeneutisch-politischer Leitbegriff:
Eumeneia als der gute Wille

Anders als Jiirgen Habermas, der in seiner Theorie des kommunikativen Han-
delns (1981) das Zusammenspiel von Sprache, Macht und Politik untersucht
und mit der Idee einer «idealen Sprechsituation»'® die Grundlage fiir einen
herrschaftsfreien Diskurs zur gesellschaftlichen Verstindigung entwirft, kntipft
Gadamer gelingende Verstindigung an einen einzigen platonischen Begrift: die
eumeneia — den guten Willen."® Wiahrend Habermas somit primar strukturelle
und kommunikative Bedingungen eines idealen Diskurses fokussiert, stellt Ga-
damer die innere Haltung der Gesprichspartner in den Mittelpunkt. Gadamer
bestreitet dabei keineswegs, dass man im politisch-gesellschaftlichen Diskurs —
wie ihn Habermas vor Augen hat - auf institutionalisierte Verfahren angewie-
sen ist, um Verstdndigung auch dort zu erméglichen, wo keine Bereitschaft zum
offenen Gesprich besteht oder Eigeninteressen dominieren. Gadamer betont le-
diglich, dass tragfihige Verstindigung nicht allein durch rationale Regeln gesi-
chert werden kann, sondern letztlich auf der inneren Haltung der Beteiligten
beruht, die zur Anerkennung gemeinsamer Maf3stabe befihigt. Besonders deut-
lich wird dies in Bereichen wie der Auflenpolitik, wo feste Verfahren zunichst
fehlen und erst im Prozess des Dialogs entstehen.

Eine solche Haltung ist weder Resignation noch Naivitdt gegeniiber den
Macht- und Interessenkdmpfen politischer Realitét, sondern Ausdruck der Ein-
sicht, dass Verstindigung mehr erfordert als Machtanspruch, rationale Argu-
mentation oder Verfahrenslogik: Sie setzt etwas voraus, das sich weder be-
weisen noch erzwingen lasst. Der gute Wille bildet in diesem Sinne die
hermeneutische Grundvoraussetzung jedes Verstehens. Er meint nicht nur die
Bereitschaft, das Gegeniiber zu verstehen, sondern auch die Offenheit, die eige-

155 Habermas’ Ideal der Sprechsituation beschreibt einen normativen Kommunikations-
raum, in dem alle Teilnehmer frei und gleichberechtigt agieren — ohne hierarchische Zwinge,
Manipulation oder verdeckte Interessen. In diesem Zustand ermoglicht offener, rationaler
Dialog durch authentische und inklusive Beitrige den Konsens und ein gemeinsames Ver-
stindnis. Die ideale Sprechsituation dient somit als Maf3stab zur Beurteilung und Verbesse-
rung realer Diskurse, indem sie Machtasymmetrien und manipulative Praktiken aufdeckt und
demokratische Willensbildung fordert. (Vgl. Habermas, Jiirgen: Theorie des kommunikativen
Handelns. Vorstudien und Ergdnzungen. Frankfurt a. M. 1984, S. 127 ff.)

156  Der Begriff Eumeneia (eduéveia) bei Platon bedeutet so viel wie Wohlwollen, Gunst
oder freundliche Gesinnung. Er leitet sich vom Adjektiv eumenés (ebpevrig) ab, das «wohlwol-
lend» oder «giitig» bedeutet. Platon verwendet diesen Begriff insbesondere in politischen und
ethischen Zusammenhéngen, um eine Haltung der positiven Zuwendung oder Gunst zu be-
schreiben, sei es von Goéttern gegeniiber Menschen oder von Herrschern gegeniiber ihren
Biirgern. Eumeneia spielt damit eine Rolle im Kontext der politischen Philosophie Platons, wo
es um die richtige Haltung eines Herrschers oder Gesetzgebers gegeniiber seiner Gemein-
schaft geht.

121



122 Zlatko Valenti¢

nen Vorurteile im Gesprich in Frage zu stellen - und einzurdumen, dass der
andere recht haben kdnnte. Gerade in politischen Auseinandersetzungen, die
notwendig von Konflikten geprigt sind, eroffnet eine solche Haltung die Mog-
lichkeit, Differenzen nicht als untiberwindbare Grenzen, sondern als Ausgangs-
punkte gemeinsamer Verstdndigung zu begreifen. Wie Gadamer betont:

Das Grundmodell aller Verstdndigung ist der Dialog, das Gesprach. Ein Gesprich ist
bekanntlich nicht moglich, wenn einer der Partner sich unbedingt in einer iiberlegenen
Position glaubt, im Vergleich mit dem anderen, etwa so, dafl er ein vorgingiges Wissen
iiber die Vorurteile zu besitzen behauptet, in denen der andere befangen ist. [...] Dialo-
gische Verstindigung ist im Prinzip unmoglich, wenn einer der Partner des Dialoges
sich nicht wirklich fiir das Gesprach freilaf3t.’s”

Der Gehalt des guten Willens zeigt sich exemplarisch in der Auseinanderset-
zung zwischen Derrida und Gadamer, auf die ich im Folgenden eingehe.

Der gute Wille jenseits von Machtanspruch
Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen bildet der zentrale Einwand, den
Derrida gegeniiber Gadamers Modell des «guten Willens» erhob. Dieser Ein-
wand wurde geduflert im Rahmen von Gadamers Vortrag 1981 in Paris und
entwickelte sich rasch zu einem paradigmatischen Moment des philosophischen
Gesprichs zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion.'® Derrida setzt genau
dort an, wo Gadamer den Kern der «Erfahrung des Gespriachs» verortet: in je-
nem dialogischen Geschehen, das nicht auf die blofle Durchsetzung von Inter-
essen oder Machtanspriichen reduziert werden kann, sondern auf Verstindi-
gung zielt.

Nach Gadamers Konzeption geht jedem Verstehensprozess die Bereitschaft
voraus, den anderen horen und verstehen zu wollen. Diese Haltung verleiht
dem Gesprich jene Offenheit, ohne die Verstindigung gar nicht denkbar wire.
Fir Derrida aber birgt diese Vorbedingung einen entscheidenden Nachteil: Sie
erhebt den Willen zur Verstindigung zu einer Art Axiom, einer unhintergehba-

157 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: GW 2, S. 188.

158 Andere haben diese Debatte bereits ausfithrlich untersucht. Einen umfassenden Uber-
blick bieten beispielsweise folgende Werke: Michelfelder, Diana P./Palmer, Richard E.
(Hrsg.): Dialogue and Deconstruction. The Gadamer-Derrida Encounter. Evanston 1989; Sil-
verman, Hugh J./Thde, Don (Hrsg.): Hermeneutics and Deconstruction. Albany 1985; Bertam,
Georg W.: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der Gegen-
wartsphilosophie. Miinchen 2002; Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion. Unter-
suchungen zur Hermeneutik. Verbriick 2003; Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Interpretati-
on. Miinchen 1984 und Gessmann, Martin (Hrsg.): Jaques Derrida Hans-Georg Gadamer. Der
ununterbrochene Dialog. Frankfurt a. M. 2004.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

ren «Verbindlichkeit im Bestreben nach Verstindigung»'%, die er in Anleh-
nung an Kants Begriff der Wiirde deutet. Damit werde, so Derrida, ein Mafistab
eingefiihrt, der den Verlauf und sogar die Mdglichkeit von Streit, Differenz und
Missverstandnis regelt.60

In dieser Setzung erkennt Derrida eine subtile Form von Aneignung: In-
dem Gadamer Verstindigung so stark in den Vordergrund riicke, laufe sein
Modell Gefahr, das Verstandene unterzuordnen und die Andersheit des Gegen-
ibers zu nivellieren. Wo Gadamer vom Gelingen des Gespréchs spricht, sieht
Derrida daher eine hermeneutische Vereinnahmung - eine Bewegung, die die
unvermeidlichen Briiche (réptures) im Prozess des Verstehens iiberdeckt. Ver-
stehen bedeutet dann nicht mehr, Differenz zuzulassen, sondern Differenz zu
tberformen.

Derrida treibt diesen Gedanken weiter, indem er im «guten Willen» einen
verborgenen Machtanspruch entdeckt. Fiir ihn trigt Gadamers Hermeneutik
Zuge eines verschleierten « Willens zur Macht» im Nietzscheanischen Sinn: Der
Hermeneutiker beanspruche, durch sein Wohlwollen und seine Offenheit das
Feld des Gesprachs zu beherrschen, indem er dessen Bedingungen vorgibt. So
erscheine der gute Wille weniger als Bedingung der Moglichkeit von Dialog,
sondern vielmehr als Instrument der Normierung. Verstehen - so Derrida -
konne aber niemals auf die Aneignung des Verstandenen hinauslaufen, sondern
miisse die Unabschlief3barkeit, ja die prinzipielle Unerreichbarkeit des Anderen
anerkennen.'®! Ein «wahres» Gespriach miisse deshalb, im Gegensatz zu Gada-
mers Verstandnis, nicht auf Einverstindnis oder Zustimmung hinauslaufen,
sondern die Unverfiigbarkeit und Fremdheit des Gegeniibers respektieren.

Vor diesem Hintergrund kritisiert Derrida an Gadamer den Gebrauch ei-
ner metaphysischen Sprache. Dies zeige sich etwa in der Rede vom «Sinn eines
Textes», die die prinzipielle Mehrdeutigkeit von Sprache verdecke. Noch deutli-
cher werde dies im Konzept des «wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins», inso-
fern Gadamer annehme, die eigene geschichtliche Pragung reflektieren und
durchschauen zu konnen. Damit bleibe seine Hermeneutik, so Derrida, hinter
der Metaphysikkritik von Nietzsche und Freud zuriick, die beide auf unter-
schiedliche Weise gezeigt hitten, dass Selbstdurchsichtigkeit eine Illusion ist.'é2

In seiner Erwiderung mit dem Titel Und dennoch: Macht des guten Willens
rdumt Gadamer ein, dass ihm manches in Derridas Argumentation unverstind-
lich bleibe: «Aber ich gebe mir Miihe, wie jeder, der einen anderen verstehen

159  Derrida, Jaques: «Guter Wille zur Macht», in: Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Inter-
pretation. Miinchen 1984, S. 56.

160 Vgl ebd., S. 58.

161 Vgl. ebd,, S. 58.

162 Vgl. ebd,, S. 57.

123



124 Zlatko Valentic¢

will oder von einem anderen verstanden werden will.»'%® Aus dieser Perspektive
konne er «absolut nicht einsehen», was das Bemithen zu verstehen mit einer
metaphysischen Sprache'® oder dem kantischen Begrift des guten Willens zu
tun habe.'®® Gadamer entgegnet, dass bereits das Sprechen selbst einen grundle-
genden Willen zum Verstehen voraussetze — auch bei Dekonstruktivisten.
Wire dies nicht so, hitte Derrida nicht die Miithe auf sich genommen, seine
kritischen Fragen zu formulieren. Derridas Verweis auf Nietzsche, der ebenfalls
kein Einverstindnis wolle, ldsst Gadamer nicht gelten und kontert: «Dass er
sich dabei auf Nietzsche beruft, verstehe ich freilich sehr gut. Aber eben, weil sie
beide gegen sich selbst unrecht haben: Sie reden und schreiben, um verstanden
zu werden.»"%

Damit bringt Gadamer dreierlei zum Ausdruck. Erstens: Verstindigung ist
kein optionaler Zusatz, sondern in jedem Akt des Sprechens und Schreibens
implizit enthalten - sie ist die unausweichliche Grundlage kommunikativen
Handelns. Zweitens: Sein Verstandnis des guten Willens ist keineswegs kantisch
zu deuten. Wihrend Kant den «guten Willen» allein durch seine innere Absicht
und unabhingig von dufleren Beziehungen als wertvoll erachtet, sieht Gadamer
ihn als dialogisch bestimmt - er existiert nur im Zusammensein mit dem An-
deren und entfaltet sich in Verstandigungsprozessen.'s’ Nicht Kant, sondern
Platons eumeneis elenchoi ist sein eigentlicher Bezugsrahmen. Dieses platoni-

163 Gadamer, Hans-Georg: «Und dennoch: Macht des guten Willens», in: Forget, Philippe
(Hrsg.): Text und Interpretation, Miinchen 1984, S. 59.

164 Dazu Gadamer: «Es gibt keine Sprache der Metaphysik. Es gibt immer nur die eigene
Sprache, in der die Begriffsbildungen der metaphysischen Tradition in mannigfaltigen Um-
wandlungen und Uberlagerungen weiterleben.» (Gadamer, Hans-Georg: «Frithromantik,
Hermeneutik, Dekonstruktivismus». In: GW 10, S. 132.).

165 Der Text, auf den sich Derrida in seiner Kritik an Gadamer bezieht, ist der erste Ab-
schnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten: «Es ist iiberall nichts in der Welt, ja tiber-
haupt auch aufler derselben zu denken mdéglich, was ohne Einschrinkung fir gut konnte ge-
halten werden, als allein ein guter Wille. Verstand, Witz, Urteilskraft und wie die Talente des
Geistes sonst heiflen mogen, oder Muth, Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze als Ei-
genschaften des Temperaments sind ohne Zweifel in mancher Absicht gut und wiinschens-
werth; aber sie konnen auch duflerst bose und schidlich werden, wenn der Wille, der von
diesen Naturgaben Gebrauch machen soll und dessen eigenthiimliche Beschaffenheit darum
Charakter heif3t, nicht gut ist [ ... ]» (Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Werke. Akademie-Textausgabe, Band IV, Berlin 1973, S. 393.)

166  Gadamer, Hans-Georg: «Und dennoch: Macht des guten Willens», S. 61.

167 Dazu Kant: «Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt oder ausrichtet, nicht
durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein
durch das Wollen, d. i. an sich, gut und, fiir sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit hoher
zu schitzen als alles, was durch ihn zugunsten irgend einer Neigung, ja wenn man will, der
Summe aller Neigungen nur immer zustande gebracht werden kénnte.« (Kant, Immanuel:
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 394.)



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

sche Konzept ziele auf das genaue Gegenteil eines Machtanspruchs ab: «Das
will sagen: man ist nicht darauf aus, Recht zu behalten und will deshalb die
Schwichen des anderen aufspiiren; man versucht vielmehr, den anderen so
stark wie moglich zu machen, so dafl seine Aussage etwas Einleuchtendes be-
kommt. Solches Verhalten scheint mir fiir jede Verstindigung wesentlich.»'6®
Drittens: Das Gesprich soll nicht darauf abzielen, die Wahrnehmung des Ge-
geniibers einseitig zu steuern, sondern echtes Verstehen und das Aushandeln
gemeinsamer Verstindigung zu fordern. Dies hat, wie Gadamer festhalt, nichts
mit einem «Appell» zu tun, und «am allerwenigsten etwas mit Ethik»'%%. « Auch
unmoralische Wesen, bemiihen sich, einander zu verstehen. (...) Wer den
Mund auftut, mochte verstanden werden. »'7°

Gerade solche Passagen scheinen Derrida in seiner Annahme zu bestiti-
gen, Gadamers Hermeneutik verschleiere lediglich einen verborgenen Machtan-
spruch und diene letztlich der Durchsetzung eigener Interessen. Doch Gadamer
verkennt die Macht von Interessen im Politischen keineswegs. Er zieht daraus
jedoch nicht die Konsequenz, den «guten Willen» preiszugeben. Vielmehr be-
tont er, dass selbst dort, wo solidarische Bindungen Menschen tiberhaupt erst
zu Gesprachspartnern machen, keineswegs damit zu rechnen ist, «iiber alle
Dinge zur Verstindigung und zum totalen Einverstindnis zu gelangen»."" Eine
solche Einmiitigkeit wire, so Gadamer, nur in einem niemals endenden Ge-
sprach zwischen zwei Menschen denkbar.

Gerade deswegen beharrt er darauf, dass Verstindigung nur mdglich
bleibt, wenn der «gute Wille» nicht preisgegeben wird - und zwar gerade in
Situationen, in denen widerstreitende Interessen aufeinandertreffen. Auf diesen
Punkt zugespitzt: Der Verzicht auf den guten Willen wire fiir Gadamer ein fa-
tales Signal, weil er nicht nur das Gesprich verunmdéglichen, sondern auch die
Grundlagen politischen Zusammenlebens untergraben wiirde.

Der gute Wille jenseits des Harmoniepostulats
Neben Derrida ist auch die Kritik der Philosophin Theresa Orozco an Gadamer
ein aufschlussreiches Beispiel, um den Charakter des guten Willens bei Gada-
mer zu verdeutlichen. Orozco hat in der Forschung eine besonders scharfe Kri-
tik formuliert, indem sie Gadamers Schriften aus den 1930er und 1940er Jahren
untersucht und ihm vorwirft, mit seiner Platon-Interpretation autoritire Struk-
turen begiinstigt zu haben. Insbesondere in Gadamers Deutung, wonach die
«rechte Ordnung» auf eine « Ubereinstimmung aller und eine Zustimmung al-
ler zu dem Tun der Herrschenden» hinauslaufe, erkennt sie einen «geddmpften

168 Gadamer, Hans-Georg: «Und dennoch: Macht des guten Willens», S. 59.
169 Ebd., S. 59.

170 Ebd.

171 Ebd, S. 61.

125



126 Zlatko Valentic¢

Nachhall der Faszination des Faschismus»'72. Pointiert fasst sie diesen Vorwurf
zusammen: «Es ist diese Orientierung an einer diktatorischen <Harmonie> als
utopische Gesellschaftsordnung, die den Kern der politischen Philosophie Ga-
damers ausmacht.»'”3

Damit deckt Orozco denselben Grundzug auf, den auch Derrida kritisiert:
das Postulat einer Harmonie, das Differenz iiberdeckt und in letzter Konse-
quenz einen Machtanspruch impliziert. Doch wihrend Derrida diesen Zug als
metaphysische Selbsttduschung interpretiert, richtet Orozco den Blick auf die
politische Dimension. Ihre Kritik verschérft den Vorwurf, indem sie in Gada-
mers Harmonieideal nicht nur eine theoretische Verdeckung von Differenz,
sondern eine konkrete Néhe zu autoritiren Ordnungsmodellen erkennt. So er-
scheinen beide Lesarten als komplementéire Varianten einer gemeinsamen Dia-
gnose: Gadamers Hermeneutik griindet auf einem Harmoniepostulat, das ent-
weder als metaphysische Illusion (Derrida) oder als politisch-herrschaftliche
Gefahr (Orozco) verstanden werden kann.

Dennoch ist der Einwand von Orozco aufschlussreich, nicht etwa, weil er
zutreffen wiirde, sondern vielmehr, weil er die Moglichkeit bietet, den Charak-
ter des guten Willens noch praziser zu fassen. Denn Gadamers Platon-Interpre-
tation geht gerade nicht im Streben nach Harmonie oder Einverstindnis auf.
Orozcos Kritik wiirde nur dann greifen, wenn Gadamer - wie Karl Popper in
seiner vehementen Ablehnung der platonischen Staatsentwiirfe'” — tatsachlich
eine Handlungsanweisung fiir die reale Politik in Platons Schriften erkennen
wollte. Gadamer verfolgt jedoch ausdriicklich das Gegenteil: Er deutet die pla-
tonischen Entwiirfe als ein «Denken in Utopien». Damit ist nicht gemeint, den
Texten mit blofler Zustimmung oder Ablehnung zu begegnen, wie Popper es
offensichtlich tat, sondern sie als «Vernunftspiele» zu begreifen, die zum ge-
meinsamen Nachdenken und zur kritischen Priifung von Ideen anleiten.'” Pla-
tons Dialektik zielt fiir Gadamer folglich gerade nicht auf die Verwirklichung
diktatorischer Harmonie, sondern auf ein fortwdhrendes Gesprach, in dem Dif-
ferenzen sichtbar werden und zugleich ausgehalten werden miissen.

172 Orozco, Teresa: Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-Zeit. Ber-
lin 1995, S. 232.

173 Ebd.

174 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: «Platos Denken in Utopien». In: GW 7. Gadamer setzt sich
in diesem Text mit Karl Poppers berithmter Kritik an Platons Staatsentwurf auseinander und
stellt fest: «Das <Denken in Utopien> will gerade nicht Utopisches als Wirkliches oder zu Ver-
wirklichendes bieten, sondern das nie vollendbare Gesprich der denkenden Seele mit sich ins
Unbedingte hinein ausziehen.» (Ebd., S. 283.) Gadamer richtet diese Uberlegung ausdriicklich
gegen Karl Popper, dessen Deutung Platons als Begriinder totalitirer Denkweisen er in die-
sem Text zuriickweist.

175 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: «Platos Denken in Utopien», S. 288.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

So wendet sich Gadamer entschieden gegen die Vorstellung, Politik konne
auf einem Harmoniepostulat beruhen. «Fiir die Herrschaftsformen der Staaten
jedenfalls gilt», betont er, «daf} jedes Harmoniepostulat zwischen Menschen
und Staaten unrealistisch ist, weil jede Form der Macht [...] auf die Steigerung
ihrer eigenen Macht gerichtet ist.»'7 An die Stelle eines totalitiren Harmo-
nieideals tritt bei Gadamer vielmehr die Anerkennung von Gegensétzen, Inter-
essenkonflikten und Machtanspriichen.

Damit wird deutlich: Der gute Wille bedeutet bei Gadamer nicht, Diffe-
renzen zugunsten einer vermeintlichen Harmonie einzuebnen, sondern viel-
mehr, sie dialogisch auszuhalten. Er ist die Haltung, die Verstindigung auch
dort moglich macht, wo Gegensitze bestehen bleiben. Genau hierin grenzt sich
Gadamers Hermeneutik von politischen Ideologien ab, die den Widerspruch
ausloschen wollen. Verstindigung ist bei ihm nur in der Anerkennung von Dif-
ferenz moglich. Gerade im demokratischen Kontext wird dieses Verstindnis
zentral: Der Kompromiss erscheint in diesem Licht nicht als unvollkommene
Losung oder blofles Zugestandnis, sondern als Ausdruck hochster Vollendung
politischer Verstandigung, die Differenzen fruchtbar macht, ohne sie in eine
Schmittsche Freund-Feind-Logik zu radikalisieren. Politisches Verstehen ist so-
mit weniger die Authebung des Konflikts als vielmehr die Féhigkeit, ihn in pro-
duktive Bahnen zu lenken - im Bewusstsein, dass das «unendliche Gesprich»
nie zur vélligen Auflésung des Dissenses gelangt, sondern diesen als Teil demo-
kratischer Ordnung anerkennt.

Der gute Wille jenseits von Uberlegenheit und Unterordnung
Nachdem gezeigt wurde, dass der «gute Wille» weder als Ausdruck eines
Machtanspruchs noch als Harmoniepostulat zu verstehen ist, ldsst sich in der
Debatte zwischen Hermeneutik und Ideologiekritik ein letztes Charakteristi-
kum dieses Begriffs herausarbeiten — auch wenn er in der Debatte nicht aus-
driicklich im Zentrum stand. Was Gadamer zuvor im Konflikt mit Derrida als
hermeneutische Grundhaltung im Gesprich und in der Offentlichkeit verteidigt
hatte, erhilt in der Auseinandersetzung mit Jiirgen Habermas eine politische
Zuspitzung. Hier zeigt sich, dass der gute Wille nicht darin besteht, dass ein
Gesprachspartner dem anderen tiberlegen wire und dieser - gleichsam abhén-
gig — auf seine Hilfe angewiesen. Er beruht vielmehr auf der Anerkennung der
Gleichrangigkeit und auf dem Eingestdndnis, dass sich das, was sich letztlich als
das Tunliche herausbildet, erst im Ausgang eines potenziell unendlichen Ge-
sprichs zeigt. Dieses Gesprich zielt nicht auf eine vorweggenommene Harmo-
nie, sondern lauft immer wieder darauf hinaus, den anderen von der eigenen
Ansicht zu iiberzeugen. Gerade hierin sieht Gadamer die wesentlichen Funktio-

176 ~ Gadamer, Hans-Georg: Lob der Theorie. Frankfurt a. M. 1983, S. 115.

127



128 Zlatko Valentic¢

nen der Rhetorik, die er — wie sich gleich zeigen ldsst - im Gegensatz zu Ha-
bermas betont und verteidigt.

Habermas hingegen wirft Gadamers Hermeneutik vor, dass das Gesprich,
wie sie es versteht, in eine «Hypostasierung des Uberlieferungszusammen-
hangs» miinde und dadurch Formen systematisch verzerrter Kommunikation
nicht aufdecken koénne. So wiirden bestehende Vorurteile und Machtasymme-
trien nicht kritisch hinterfragt, sondern fortgeschrieben, und jede Moglichkeit
revolutiondrer Veranderung im Ansatz erstickt. Ein Beleg dafiir sei Gadamers
Autoritatsbegriff, der Autoritit mit Erkenntnis gleichsetze.'”” Damit unterstelle
Gadamer, «dass sich die legitimierende Anerkennung und das Autoritét be-
griindende Einverstdndnis gewaltlos einspielen»'’®. Diese Voraussetzung hinter-
frage er jedoch nie kritisch, womit er die Moglichkeit verkenne, den « Anspruch
der Traditionen»'” mithilfe einer emanzipatorischen «Kraft der Reflexion»'8
zuriickzuweisen. Damit stof3e der hermeneutische Universalismus «gleichsam
von innen an Winde des Traditionszusammenhangs»'®" und damit an seine ei-
gene Grenze. Er bliebe nur dann haltbar, wenn Tradition sowohl als Ort von
Wahrheit wie von Unwahrheit, von Verstindnis wie von Gewalt verstanden
wiirde.8?

Genau hier miisse Hermeneutik nach Habermas in Ideologiekritik {iberge-
hen: Nur so konne sie jene Mechanismen aufdecken, die Kommunikation un-
bemerkt zur Pseudokommunikation deformieren. Ein Beispiel fiir eine solche
«Tiefenhermeneutik»'® erkennt Habermas in der Psychoanalyse: So wie der
Therapeut unbewusste psychische Prozesse des Patienten enthiillt, um dessen
Zwangsverhalten zu therapieren, soll der Sozialforscher gesellschaftliche Herr-
schaftsverhaltnisse offenlegen, um einen Prozess gesellschaftlicher «Heilung»
einzuleiten.

Habermas begriindet die Ubertragung des Arzt-Patient-Verhiltnisses auf
gesellschaftliche Zusammenhidnge damit, dass «jeder Konsensus, in dem
Sinnverstehen terminiert, grundsétzlich unter dem Verdacht [steht], pseudo-
kommunikativ erzwungen zu sein».'® Wer, wie Gadamer, auf «guten Willen»,
Gesprichsgemeinschaft und ein tragendes Einverstindnis setze, ohne Verzer-
rungen und Zwangsmechanismen zu beriicksichtigen, gebe sich einer Verblen-

177 Vgl. Habermas: Jirgen: «Zu Gadamers «<Wahrheit und Methode>»», in: Apel, Karl-Otto
u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 49.

178  Habermas, Jiirgen: «Der Universalitatsanspruch der Hermeneutik». In: Apel, Karl-Otto
u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 156.

179 Habermas, Jiirgen: «Zu Gadamers « Wahrheit und Methode»», S. 49.

180 Ebd, S. 48.

181 Ebd, S. 52.

182 Vgl. Habermas, Jiirgen: « Der Universalitidtsanspruch der Hermeneutik», S. 153.

183 Ebd., S. 145ff.

184  Habermas, Jiirgen: Zur Logik der Sozialwissenschaften. Frankfurt a. M. 1985, S. 361.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

dung hin, die sich «im Schein des faktischen Verstdndigseins»'® der Herrschaft
des Bestehenden verschreibe. Nur eine «kritisch iber sich aufgeklirte Herme-
neutik, die zwischen Einsicht und Verblendung differenziert»'®, konne den fal-
schen Konsens im Lichte des «wahren» enttarnen.

Was versteht Habermas unter einem «wahren» Konsens? Er kntipft ihn an
das «Prinzip verniinftiger Rede», wonach Wahrheit erst dann gesichert sei, wenn
sie «unter den idealisierten Bedingungen unbeschrinkter und herrschaftsfreier
Kommunikation erzielt worden wire und auf Dauer behauptet werden kénn-
te»"¥7. Dieser «wahre» Konsens schliefit nach Habermas die Idee des «wahren Le-
bens» und die «Idee der Miindigkeit» ein.'® Dort, wo die ideale Sprechsituation
nicht gewihrleistet ist, ist der Begrift des «wahren Lebens» fiir Habermas nicht
anwendbar.

Gadamers Reaktion auf Habermas™ Kritik konzentriert sich auf dessen An-
spruch, einen «falschen» von einem «wahren» Konsens in der Praxis sozialer
Kommunikation unterscheiden zu kénnen. Die Forderung, die Hermeneutik
miisse sich zu einer « Tiefenhermeneutik» nach dem Vorbild der Psychoanalyse
weiterentwickeln, hilt Gadamer fiir problematisch. Denn das psychoanalytische
Gesprich basiere auf einer spezifischen Konstellation: «Im Falle der Psychoana-
lyse ist im Leiden und im Heilungswunsch des Patienten eine tragende Grund-
lage fiir das therapeutische Handeln des Arztes gegeben, der seine Autoritit
einsetzt und nicht ohne Notigung die verdringten Motivationen aufzuklaren
drangt. Dabei ist eine freiwillige Unterordnung des einen unter den anderen die
tragende Basis.»'®?

Genau dieser Ausgangspunkt fehle im gesellschaftlichen und politischen
Bereich, weswegen die soziale Kommunikation grundlegend anders gelagert sei
als ein therapeutisches Gesprich. Die Psychoanalyse setze namlich einen Pati-
enten voraus, der sich bereitwillig in Behandlung begibt, so Gadamer: Niemals
wird eine psychoanalytische Behandlung Erfolg haben, wenn jemand widerstre-
bend und widerwillig [...] diesen Weg geht.»'?® Im sozialen Leben hingegen sei
der «Widerstand des Gegners und der Widerstand gegen den Gegner eine ge-
meinsame Voraussetzung aller».'" Dieser Widerstand stamme jedoch nicht aus
einer «Neurose» oder «Verblendung», sondern beruhe nach Gadamer «auf
dem Unterschied der Interessenlagen und der Verschiedenartigkeit der Erfah-

185 Ebd., S. 361.

186 Habermas, Jiirgen: « Der Universalititsanspruch der Hermeneutik», S. 154.

187 Ebd.

188 Vgl. ebd,, S. 155.

189 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», in: In: Apel, Karl-Otto u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und
Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 308.

190  Gadamer, Hans-Georg: Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, 1976, S. 66.

191 Gadamer; Hans-Georg: «Replik», S. 308.

129



130 Zlatko Valenti¢

rungen»."2 Ob ein Dissens iiberwindbar sei oder nicht, erweise sich erst im
Verlauf des Gesprachs — und selbst ein Scheitern bleibe stets vorldufig. «Hier
von Verblendung zu sprechen», so Gadamer, «wiirde den Alleinbesitz der rich-
tigen Uberzeugung voraussetzen. Diesen zu behaupten, diirfte wohl eine eigene
Art von Verblendung sein.»'%

Dass Habermas den Sozialforscher zum «Sozialtherapeuten» stilisieren wolle,
der - getragen von der Idee des «wahren Lebens» — die Pathologien einer Gesell-
schaft entlarvt, bezeichnet Gadamer als schief. Gadamer hilt den Anspruch fiir
schief, seine Mitmenschen dariiber belehren zu wollen, dass ihre Argumente das
Ergebnis eines Verblendungszusammenhangs seien und gleichzeitig zu behaupten,
von all den Zwingen befreit zu sein, die bei anderen diagnostiziert werden.!?
«Dasselbe Ideal der Vernunft», so Gadamer, «das jeden Uberzeugungsversuch lei-
ten muss, von wessen Seite auch immer es ausgehe, verbietet zugleich, dass einer
fur sich selber die rechte Einsicht in des anderen Verblendung in Anspruch
nimmt.»"%

Folglich gilt fiir Gadamer, dass das psychoanalytische Hinterfragen der Aus-
sagen eines Gegentibers auf den therapeutischen Kontext beschrankt bleibt. Au-
Berhalb dieses Rahmens sind Analytiker und Analysand gleichberechtigte Teilneh-
mer an einer sozialen Gesprachsgemeinschaft und damit vor dieselbe Aufgabe
gestellt, sich miteinander zu verstindigen. Wiirde der Psychoanalytiker auch im
Alltag auf seine therapeutische Autoritit pochen, indem er jede Aussage des Ge-
geniibers weiterhin auf «eigentliche» Bedeutungen abklopft, wiirde er sich - so
Gadamer - als sozialer «Spielverderber» erweisen, «dem man aus dem Wege
geht».1%

Habermas verkenne diese Grenze, wenn er die neurotische Kommunikati-
onsstérung zum gesamtgesellschaftlichen Paradigma erklare. Hinter seiner The-
se, dass jedes gesellschaftliche Bewusstsein, welches sich mit den herrschenden
Verhiltnissen abfindet, automatisch deren Zwangscharakter stiitze, sieht Gada-
mer eine «nicht selber zur Diskussion gestellte Voraussetzung»'?” des Ideologie-
kritikers. In einem spateren Gesprich fasst Gadamer diesen Kritikpunkt in die
pragnante Formulierung: «Mir fehlte an der Ideologiekritik die Ideologiekritik
an der Ideologiekritik.»1%®

192 Ebd., S. 306 f.

193 Ebd,, S. 307.

194  Vgl. Gadamer, Hans-Georg: «Semantik und Hermeneutik». In: GW 2, S. 182.

195 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 315f.

196  Gadamer, Hans-Georg: «Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik». In: GW 2, S. 250.
197 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 292.

198 Barkhausen, Cord: «Interview. Cord Barkhausen spricht mit Hans-Georg Gadamer»,
in: Sprache und Literatur in Wissenschaft und Unterricht. Paderborn/Miinchen 1986, S. 97.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Fiir Gadamer ist es daher ein Zeichen «erschreckender Irrealitit»'%?, wenn
Habermas in diesem Zusammenhang der Rhetorik einen Zwangscharakter at-
testiert, den es durch ein «rationales zwangsfreies Gesprach» zu itiberwinden
gelte.220 So zu tun, als ob Rhetorik im politischen Raum entbehrlich wire, wi-
derspreche nach Gadamer allen politischen Gegebenheiten. Was politische Pra-
xis nach Gadamer auszeichnet, ist vielmehr, dass jeder «subjektiv glaubt zu wis-
sen, dass das, was er fiir das Wahre halt, wahr ist; aber andere davon zu
iberzeugen, macht erst politische Realitdt aus».2%" Redekunst als solche mit Un-
vernunft oder Zwang gleichzusetzen, greife zu kurz. Vielmehr seien «alle sozia-
len und politischen Willensbekundungen [...] vom Aufbau gemeinsamer Uber-
zeugungen durch Rhetorik abhingig [...]»2%2. Daher enthalte jede politische
Meinungsbildung «an irgendeinem Punkte ein Moment der Zustimmung».2%3
Kurz: Wer seine Ansicht politisch durchsetzen wolle, miisse andere {iberzeu-
gen?® — was wiederum die Moglichkeit einschlief3t, «dass die Gegeniiberzeu-
gung recht haben kénnte».20%

Gerade diese Offenheit iibersieht nach Gadamer die an der Psychoanalyse
orientierte Ideologiekritik, wenn sie den Sozialtherapeuten zum «Inhaber der
Publizitdtsmittel und der von ihm pritendierten Wahrheit mit der Gewalt des
Meinungsmonopols»?% ausstattet. « Marx, Mao und Marcuse», merkt Gadamer
an, «— die man an manchen Maueranschriften vereinigt finden kann - haben
ihre Popularitdt gewiss nicht dem «rationalen zwangsfreien Gespriach»> zu ver-
danken ...»27,

Der gute Wille als Grundlage gelingender Verstandigung
Der Logik realpolitischer Modelle, die - von Thukydides iiber Machiavelli und
Hobbes bis hin zu Kissinger - Politik primar als Durchsetzung von Macht und
Interessen begreifen, stellt Gadamers Hermeneutik ein alternatives Paradigma
entgegen. Verstindigung erscheint hier nicht als taktisches Mittel im Spiel der
Krifte, sondern als Teilnahme am Spiel des Verstehens. Dieses hermeneutische
Spiel zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sein Ausgang — wie bei jedem ech-
ten Spiel — unbestimmt bleibt. In dieser Offenheit liegt fiir Gadamer die Vor-
aussetzung fiir eine Horizontverschmelzung, die ein vertieftes Verstindnis des

199 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 314.

200 Vgl. ebd.

201 Grosser, Claus: Verfall der Philosophie. Hamburg 1971, S. 230.

202 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 316.

203 Ebd,, S. 315.

204 Vgl. ebd,, S. 316.

205 Ebd., S.316f.

206 Ebd., S. 315.

207 Gadamer, Hans-Georg: «Nachwort zur 3. Auflage». In: GW 2, S. 466.

131



132 Zlatko Valenti¢

Gegentibers ermdglicht und neue politische Moglichkeiten eroffnet. Wer sich
darauf einldsst, nimmt das von Gadamer betonte « Wagnis»2%® in Kauf, verdn-
dert zu werden und eine neue Erfahrung zu machen. Wer sich jedoch verwei-
gert, die Regeln nach Belieben beugt oder Verstindigung nur dann zulésst,
wenn sie den eigenen Interessen dient, kann mit Gadamer als «politischer
Spielverderber» gelten - als Vertreter jener trasymachischen Logik, die das Ge-
sprach auf ein blofles Kraftemessen reduziert. Die Gegenwart bietet — ohne sie
im Einzelnen aufzufithren - geniigend Beispiele fiir solche Figuren.

Ein historisches Beispiel gelungener Verstindigung, eines «echten Ge-
sprachs» im Sinne Gadamers, bietet die deutsch-franzésische Verstindigung
zwischen Konrad Adenauer und Charles de Gaulle nach 1945. Sie beruhte nicht
allein auf niichternen Machtkalkiilen, sondern auf dem Wagnis eines echten,
ergebnisoffenen Dialogs. Beide verband die Uberzeugung, dass die «Erbfeind-
schaft»2%? iiberwunden werden musste, und der Wille, durch enge personliche
Begegnungen Vertrauen zu schaffen. In dieser Haltung spiegelt sich Gadamers
Gedanke vom Dialog als Ort der Verwandlung: Jeder brachte seine historisch
gepragte Sichtweise ein und war zugleich bereit, sich im Prozess zu 6ffnen.?'®

208 Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als praktische Philosophie». In: ders.: Vernunft
im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976, S. 106.

209 Nach dem Zweiten Weltkrieg verfasste Alexander Kojeéve ein Memorandum, in dem
er — im Geiste der fortbestehenden «Erbfeindschaft» — eine entschiedene Haltung gegeniiber
Deutschland forderte. Unter dem Titel L’Empire latin. Esquisse d’une doctrine de la politique
frangaise (Das Lateinische Reich. Skizze einer Doktrin franzésischer Auflenpolitik) legte er
seine Uberlegungen im August 1945 Charles de Gaulle vor, um ihn und die franzosische Of-
fentlichkeit fiir die « Deutsche Gefahr» zu sensibilisieren. Er entwarf die Vision eines «Lateini-
schen Reichs» - einer politischen und wirtschaftlichen Allianz zwischen Frankreich, Italien
und Spanien als Gegengewicht zu Deutschland und der angelsichsischen Welt. Der Schliissel
zu dieser Konzeption war fiir ihn de Gaulle selbst. In der «lateinischen Idee», so Kojéve, ver-
korpere sich Frankreichs Streben nach Autonomie und Grofle - und kein anderer Staats-
mann jener Zeit stehe so sehr fiir grandeur und Unabhingigkeit wie de Gaulle. Ziel des Me-
morandums war es, den General fiir diese geopolitische Perspektive zu gewinnen. Dass ein so
einflussreicher Philosoph wie Kojéve diese Position vertrat, zeigt, wie tief die Vorstellung ei-
ner fortdauernden Rivalitit mit dem ehemaligen Kriegsgegner in den intellektuellen Eliten
Frankreichs verankert war. (Vgl. Lepenies, Wolf: Die Macht am Mittelmeer. Franzdsische
Triume von einem anderen Europa. Miinchen 2016, S. 15ff. Das vollstindige Memorandum
findet sich unter: https://web.archive.org/web/20081230183806/http://www.hoover.org/publica
tions/policyreview/3436846.html. Letzter Zugriff: 21. September 2022).

210 Die Offenheit Adenauers zeigt sich eindrucksvoll in seinen Memoiren, in denen er sein
erstes Treffen mit de Gaulle beschreibt: «De Gaulle entsprach in keiner Weise den Auffassun-
gen, die man in den vergangenen Monaten aus der Lektiire der Presse erhalten mufite. Er war
ein vollig anderer Mann, als ihn unsere Presse, aber nicht nur unsere Presse, dargestellt hatte.
Personlich wirkte er sehr frisch. Als Politiker gewann ich aus den Unterredungen nicht den
Eindruck eines Nationalisten, als der er stets abgestempelt wurde. De Gaulle war sehr gut


https://web.archive.org/web/20081230183806/http://www.hoover.org/publications/policyreview/3436846.html
https://web.archive.org/web/20081230183806/http://www.hoover.org/publications/policyreview/3436846.html

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

«Ich weif8 nicht, warum, Herr Bundeskanzler», bekannte de Gaulle nach einem
Treffen, «aber es ist so: Nach jedem Gesprach mit Thnen ist mir wieder leichter
ums Herz.»?"" Dieses Wort beschreibt genau jene Erfahrung, die Gadamer mit
dem Spiel als Modell des Verstehens kennzeichnet: «Denn Aufgehen im Spiel,
diese ekstatische Selbstvergessenheit, wird nicht so sehr als ein Verlust des
Selbstbesitzes erfahren, sondern positiv als freie Leichtigkeit einer Erhebung
tiber sich selbst.»212

Indem Adenauer und de Gaulle in Colombey-les-Deux-Eglises und bei
zahlreichen weiteren Begegnungen gezielt Vorurteile abbauten und gemeinsame
Interessen herausarbeiteten, trugen sie mafigeblich dazu bei, die von Feindselig-
keit geprigte Haltung ihrer Volker zu verandern - trotz erheblicher Skepsis im
eigenen Land und in der internationalen Politik.2'® So entstand das «historische
Wunder»?'%, wie de Gaulle die Verstindigung nannte. Dieses « Wunder» war
nichts weniger als jene Horizontverschmelzung, die Gadamer als Markstein ge-
lungenen Verstehens beschreibt. Thre Kraft zeigt sich bis in die Gegenwart: im
Elysée-Vertrag von 1963 und in der anhaltenden deutsch-franzosischen Freund-
schaft, die spétere Generationen die Griinde fiir alte Feindseligkeiten hat ver-
gessen lassen. In diesem Sinne gilt die deutsch-franzosische Annaherung als ex-
emplarisches Beispiel eines «gelungenen Gesprachs». Denn, wie Gadamer
hervorhebt: «Ein gelungenes Gesprich ist von der Art, dass man nicht wieder
zuriickfallen kann in den Dissensus, aus dem es sich entziindete.»?'S

unterrichtet iiber die gesamte auflenpolitische Lage, insbesondere war er sich der grofien Be-
deutung des Verhiltnisses zwischen Frankreich und Deutschland fiir diese beiden Lander und
fiir Europa und damit auch fiir die ganze Gestaltung der Verhaltnisse in der Welt bewuf3t.»
(Adenauer, Konrad: Erinnerungen 1955-1959. Stuttgart 1972, S. 425.).

211 Kusterer, Hermann: Der Kanzler und der General. Stuttgart 1995, S. 5.

212 Gadamer, Hans-Georg: «Zur Problematik des Selbstverstindnisses». In: GW 2, S. 129.
213 Die Unterzeichnung des Elysée-Vertrags (1963) stief§ national wie international auf Kri-
tik, insbesondere wegen moglicher Auswirkungen auf das transatlantische Biindnis und die
europdische Integration. (Vgl. Lappenkiiper, Ulrich: Die deutsch-franzosischen Beziehungen
1949-1963. Von der «Erbfeindschaft» zur « Entente élémentaire». Band 1: 1949-1958. [Quel-
len und Darstellungen zur Zeitgeschichte, Bd. 49/I]. Miinchen 2001).

214 De Gaulle, Charles: Memoiren der Hoffnung. Die Wiedergeburt, Wien/Miinchen/Ziirich
1971, S. 429.

215 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: GW 2, S. 188.

133



134 Zlatko Valenti¢

lll. Schlussbetrachtung oder die Frage nach
dem «richtigen» politischen Verstehen

Ziel dieses Textes war es, aus Gadamers Hermeneutik einen eigenstandigen Begriff
des politischen Verstehens zu gewinnen und damit das bislang wenig ausgeschopfte
Potenzial seines Ansatzes fiir die politische Theorie sichtbar zu machen. Aus-
gangspunkt war die exemplarische Bedeutung des juristischen Verstehensvor-
gangs, aus dem sich eine Grundstruktur des Verstehens ergibt, die aus drei Elemen-
ten besteht: das Allgemeine, das Besondere und die Vermittlung, welche das
Allgemeine auf das Besondere anwendet. Diese am juristischen Verstehen exem-
plifizierte Struktur tragt — so die Hauptthese — auch das politische Verstehen: Po-
litische Akteure beziehen normative Zielvorstellungen auf konkrete Situationen.
Vor diesem Hintergrund wurde eine Grundstruktur politischen Verstehens entwi-
ckelt, indem die einzelnen Elemente im Ausgang von Gadamers Hermeneutik po-
litisch bestimmt wurden. Das Allgemeine wurde als Bezug auf normative Rahmen-
bedingungen wie Verfassungen oder politische Ideen bestimmt, die politische
Akteure zu verwirklichen suchen. Das Besondere bezeichnet die jeweiligen Kontex-
te — den konkreten Fall der Gegenwart —, und die Vermittlung besteht in der sach-
gemiéflen Anwendung des einen auf das andere durch eben diese Akteure.

Dieser Vermittlungsvorgang, so wurde gezeigt, vollzieht sich dabei nicht
im luftleeren Raum, sondern unter den Bedingungen von Geschichtlichkeit und
Gestimmtheit. Mit Gadamers Begriff der Wirkungsgeschichte wurde gezeigt,
dass politisches Handeln durch Traditionen und Erfahrungen vorgeprigt ist;
zugleich ist jedes Verstehen gestimmt: Vorurteile strukturieren, was wir sehen,
Stimmungen bestimmen, wie wir es wahrnehmen. Um diese Gegenwartsdimen-
sion zu erfassen, wurde das Konzept eines wirkungsgestimmten Bewusstseins
eingefithrt. Es hebt die doppelte Situiertheit politischen Verstehens hervor —
verwurzelt in der Geschichtlichkeit, gepragt von der Gestimmtheit — und be-
zeichnet zugleich eine reflexive Haltung: das Bewusstsein, die eigene Gegen-
wartsstimmung zu priifen und zu fragen, ob das durch sie nahegelegte Verste-
hen der politischen Wirklichkeit angemessen ist.

Das Gelingen politischer Vermittlung - zwischen Allgemeinem und Be-
sonderem — wurde an eine praktische Fahigkeit gekniipft, die in Anlehnung an
Gadamers Hermeneutik mit drei hermeneutisch-politischen Leitbegriffen um-
schrieben wurde: phronésis (politische Klugheit), sensus communis (Gemein-
sinn) und eumeneia (guter Wille). Diese markieren ein praktisches Urteilsver-
mogen, das Angemessenheit im politischen Verstehen ermdglicht. Daraus folgt:
Ein fir alle Zeiten «richtiges» politisches Verstehen ist bei Gadamer nicht zu
finden. Politisches Verstehen ist situativ; was gestern galt, kann heute unter ver-
anderter Stimmungslage oder im Licht neuer geschichtlicher Beziige unange-
messen sein. Methodisch gesichert ist dieses Verstehen nicht; eine strenge Me-
thodik liefe auf eine «Selbstausloschung» des Individuums hinaus und wire im



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Politischen kontraproduktiv. Gefordert ist vielmehr ein situationssensibles Ge-
spiir, das kein Ausloschen, sondern ein Hineinversetzen in die jeweilige Kon-
stellation der politischen Wirklichkeit erméglicht und damit die Voraussetzung
eines angemessenen politischen Verstehens schafft. Wer bei Gadamer nach ei-
nem methodischen Kriterium zur Unterscheidung von «richtigem» und «fal-
schem» politischen Verstehen sucht, wird daher enttduscht.

Was bleibt, ist das unendliche Gesprich: kein herstellbares, methodisch
kontrollierbares Verfahren, sondern ein offener, dynamischer Prozess, dessen
Gelingen nicht garantiert, wohl aber zu erstreben ist. Wie der freiheitliche, sé-
kularisierte Staat von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann
(Bockenforde-Diktum), so lebt politisches Verstehen von Bedingungen, die sich
nicht erzwingen lassen. Wo Verstandigung erzwungen wird, verliert sie ihren
Sinn und degeneriert zur thrasymachischen Durchsetzung von Machtinteres-
sen. Sich der UnabschliefSbarkeit politischen Verstehens bewusst zu sein und
dennoch beharrlich nach Verstindigung zu streben, unterscheidet den Gadame-
rianer vom politischen Spielverderber.

Literaturverzeichnis

Adenauer, Konrad: Erinnerungen 1955-1959. Stuttgart 1972.

Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik. Vel-
briick 2003.

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Ubers. von Olof Gigon. Miinchen 1972.

Aristoteles: Eudemische Ethik. Ubers. und kommentiert von Franz Dirlmeier. 4., gegeniiber
der 3. durchgesehenen, unverinderte Auflage. Berlin 1984.

Aristoteles: Rhetorik. Ubers. und erldutert von Christof Rapp. Bd. 2. Darmstadt 2002.

Aubenque, Pierre: Der Begriff der Klugheit bei Aristoteles. Hamburg 2007.

Barkhausen, Cord: «Interview». In: Sprache und Literatur in Wissenschaft und Unterricht. Pa-
derborn/Miinchen 1986, S. 90-100.

Berlin, Isaiah: Wirklichkeitssinn. Ideengeschichtliche Untersuchungen. Berlin 1998.

Bendikowski, Tillmann: Sommer 1914. Zwischen Begeisterung und Angst — wie Deutsche den
Kriegsbeginn erlebten. Miinchen 2014.

Bertram, Georg W.: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der
Gegenwartsphilosophie. Miinchen 2002.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Die Rechtsauffassung im kommunistischen Staat. Miinchen
1967.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Wissenschaft - Politik - Verfassungsgericht. Frankfurt a. M.
1971.

Bollnow, Otto Friedrich: Dilthey. Stuttgart 1955.

Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Frankfurt a. M. 1956.

Chen, Albert H. Y.: Constitutional Courts in Asia. Cambridge 2018.

Cicero: Der Staat. Hrsg. und iibers. von Karl Biichner. Miinchen 1987.

Ciompi, Luc / Endert, Elke: Gefiihle machen Geschichte. Die Wirkung kollektiver Emotionen
von Hitler bis Obama. Géttingen 2011.

135



136 Zlatko Valenti¢

De Gaulle, Charles: Memoiren der Hoffnung. Die Wiedergeburt 1958-1962. Wien/Miinchen/
Zirich 1971.

Derrida, Jacques: « Guter Wille zur Macht». In: Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Interpreta-
tion. Miinchen 1984, S. 56-58.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Frank-
furt a. M. 1981.

Dilthey, Wilhelm: Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. Erste Hlfte: Ab-
handlungen zur Grundlegung der Geisteswissenschaften. Hrsg. von Georg Misch. Leipzig
1924.

Dilthey, Wilhelm: Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. Zweite Hiilfte:
Abhandlungen zur Poetik, Ethik und Pidagogik. Hrsg. von Georg Misch. Leipzig 1924.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Hrsg. von
Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin 1927.

Dilthey, Wilhelm: Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie.
Hrsg. von Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin 1931.

Fetscher, Iring (Hrsg.): Pipers Handbuch der politischen Ideen. Miinchen, ab 1985.

Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Interpretation. Miinchen 1984.

Fuchs, Thomas: «Zur Phinomenologie der Stimmungen». In: Meyer-Sickendiek, Burkhard/
Reents, Friederike (Hrsg.): Stimmung und Methode. Tiibingen 2013, S. 17-33.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneu-
tik. Tibingen 1990.

Gadamer, Hans-Georg: «Replik». In: Apel, Karl-Otto u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideolo-
giekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 283-317.

Gadamer, Hans-Georg: Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976.

Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als praktische Philosophie». In: ders.: Vernunft im
Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976, S. 78-109.

Gadamer, Hans-Georg: «Uber die Planung der Zukunft». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Her-
meneutik II. Tubingen 1993, S. 155-173.

Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneu-
tik II. Tubingen 1993, S. 184-198.

Gadamer, Hans-Georg: «Klassische und philosophische Hermeneutik». In: Gesammelte Wer-
ke, Bd. 2: Hermeneutik II. Ttibingen 1993, S. 92-120.

Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als theoretische und praktische Aufgabe». In: Gesam-
melte Werke, Bd. 2: Hermeneutik II. Ttibingen 1993, S. 301-318.

Gadamer, Hans-Georg: «Semantik und Hermeneutik». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Herme-
neutik II. Tibingen 1993, S. 174-183.

Gadamer, Hans-Georg: «Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik». In: Gesammelte Wer-
ke, Bd. 2: Hermeneutik II. Tiibingen 1993, S. 232-250.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Universalitit des hermeneutischen Problems». In: Gesammelte
Werke, Bd. 2: Hermeneutik II. Ttibingen 1993, S. 219-231.

Gadamer, Hans-Georg: «Nachwort zur 3. Auflage». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneu-
tik II. Tubingen 1993, S. 449-478.

Gadamer, Hans-Georg: «Platos Denken in Utopien». In: Gesammelte Werke, Bd. 7: Griechi-
sche Philosophie 1. Tiibingen 1981, S. 270-289.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles». In: Gesammelte
Werke, Bd. 7: Griechische Philosophie I. Ttibingen 1981, S. 128-227.



«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Gadamer, Hans-Georg: « Wort und Bild - so wahr, so seiend». In: Gesammelte Werke, Bd. 8:
Asthetik und Poetik II. Tiibingen 1993, S. 372-389.

Gadamer, Hans-Georg: «Frithromantik, Hermeneutik, Dekonstruktivismus». In: Gesammelte
Werke, Bd. 10: Hermeneutik im Riickblick. Tiibingen 1993, S. 125-137.

Gadamer, Hans-Georg: «Uber die politische Inkompetenz der Philosophie». In: Sinn und
Form 45. 1/1993, S. 5-12.

Gadamer, Hans-Georg: «Lob der Theorie». Frankfurt a. M. 1983.

Gadamer, Hans-Georg: «Einfithrung». In: Aristoteles: Nikomachische Ethik VI. Ubers. und
hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Frankfurt a. M. 1998, S. 1-18.

Gadamer, Hans-Georg: Uber die Verborgenheit der Gesundheit. Frankfurt a. M. 1993.

Gadamer, Hans-Georg / Grondin, Jean: «Dialogischer Riickblick auf das Gesammelte Werk
und dessen Wirkungsgeschichte». In: Grondin, Jean (Hrsg.): Gadamer Lesebuch. Tibin-
gen 1997, S. 280-295.

Gardbaum, Stephen: The New Commonwealth Model of Constitutionalism. Cambridge 2013.

Gessmann, Martin (Hrsg.): Jaques Derrida — Hans-Georg Gadamer. Der ununterbrochene Dia-
log. Frankfurt a. M. 2004.

Grimm, Dieter: Die Verfassung und die Politik. Miinchen 2001.

Grimm, Dieter: Recht oder Politik? Die Kelsen-Schmitt-Kontroverse zur Verfassungsgerichts-
barkeit und die heutige Lage. Berlin 2020.

Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. Tiibingen 1999.

Grondin, Jean: Einfiihrung zu Gadamer. Tiibingen 2000.

Grosser, Claus: Verfall der Philosophie. Hamburg 1971.

Habermas, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Vorstudien und Erginzungen.
Frankfurt a. M. 1984.

Habermas: Jiirgen: «Zu Gadamers «Wahrheit und Methodes», in: Apel, Karl-Otto u. a.
(Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 45-56.

Habermas, Jiirgen: «Der Universalititsanspruch der Hermeneutik». In: Apel, Karl-Otto u. a.
(Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik. Frankfurt a. M. 1971, S. 120-159.

Habermas, Jirgen: Zur Logik der Sozialwissenschaften. 1. Aufl., erw. Ausg. Frankfurt a. M.
1985.

Haffner, Sebastian: Anmerkungen zu Hitler. Frankfurt a. M. 2015.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen 1967.

Heidegger, Martin: (GA 29/30). Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit - Einsam-
keit. Abt. II: Vorlesungen 1923-1944. Freiburger Vorlesung Wintersemester 1929/30.
Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1992.

Heidegger, Martin: (GA 9). Wegmarken. Abt. I: Veriffentlichte Schriften 1914-1970. Unve-
randerter Text mit Randbemerkungen des Autors. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann. Frankfurt a. M. 1976.

Heidegger, Martin: (GA 39). Holderlins Hymnen «Germanien» und «Der Rhein». Abt.II:
Vorlesungen 1923-1944. Freiburger Vorlesung Wintersemester 1934/35. Hrsg. von Susan-
ne Ziegler. Frankfurt a. M. 1980.

Hirschhausen, Christian: Atomenergie. Geschichte und Zukunft einer riskanten Technologie.
Miinchen 2023.

Homolka, Walter/Heidegger, Arnulf (Hrsg.): Heidegger und der Antisemitismus. Positionen im
Widerstreit. Mit Briefen von Martin und Fritz Heidegger. Freiburg/Basel/Wien 2016.

Horowitz, Maryanne Cline (Hrsg.): New Dictionary of the History of Ideas. Detroit 2005.

137



138 Zlatko Valenti¢

Hugo, Viktor: Die Elenden. Zweiter Band. Ubers. von Paul Wiegler und Wolfgang Giinther.
Berlin 1987.

Illouz, Eva: Undemokratische Emotionen. Berlin 2023.

Jackson, Julian: A Certain Idea of France. The Life of Charles de Gaulle. London 2019.

Jensen, Uffa: Zornpolitik. Berlin 2017.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Werke. Akademie-Textausgabe, Bd.
IV. Berlin 1973.

Kelsen, Hans: Wer soll der Hiiter der Verfassung sein? Abhandlungen zur Theorie der Verfas-
sungsgerichtsbarkeit in der pluralistischen, parlamentarischen Demokratie. Hrsg. Von
Robert Chr. van Ooyen. Tiibingen 2008.

Kusterer, Hermann: Der Kanzler und der General. Stuttgart 1995.

Lappenkiiper, Ulrich: Die deutsch-franzosischen Beziehungen 1949-1963. Von der «Erbfeind-
schaft» zur « Entente élémentaire». Bd. 1: 1949-1958. Miinchen 2001.

Lehmann, Gustav Adolf: Perikles. Staatsmann und Stratege im politischen Athen. Miinchen

2008.

Lepenies, Wolf: Die Macht am Mittelmeer. Franzosische Trdume von einem anderen Europa.
Miinchen 2016.

Llanque, Marcus: Politische Ideengeschichte - Ein Gewebe politischer Diskurse. Miinchen/Ol-
denburg 2008.

Marwecki, Daniel: Absolution? Israel und die deutsche Staatsréson. Gottingen 2024.

McDowell, John: «Virtue and Reason». In: Ders.: Mind, Value, and Reality. Cambridge,
Mass./London: Harvard University Press 1998, S. 50-76.

Michelfelder, Diana P./Palmer, Richard E. (Hrsg.): Dialogue and Deconstruction. The Gada-
mer-Derrida Encounter. Evanston 1989.

Montesquieu, Charles de Secondat: GrifSe und Niedergang Roms. Frankfurt a. M. 1980.

Miiller, Jan-Werner: Was ist Populismus?. Berlin 2017.

Miinkler, Herfried: Der GrofSe Krieg. Die Welt 1914 bis 1918. Berlin 2014.

Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866-1918. Zweiter Band: Machtstaat vor der De-
mokratie. Miinchen 1992.

Nussbaum, Martha: Politische Emotionen. Berlin 2016.

Orozco, Teresa: Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-Zeit. Berlin
1995.

Platon: «Theaitetos». Ubers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sdmtliche Werke,
Bd. 6. Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 1-218.

Platon: «Politikos». Ubers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Simtliche Werke, Bd. 6.
Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 403-579.

Platon: «Protagoras». Ubers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Simtliche Werke,
Bd. 1. Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 83-218.

Radisch, Iris: Albert Camus. Das Ideal der Einfachheit. Eine Biographie. Hamburg 2013.

Sartre, Jean-Paul: Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg 2010.

Schmidt, Helmut: Interview. Online: https://www.youtube.com/watch ?v=0zf14SGoopE (Zu-
griff: 11. Februar 2025).

Schmitt, Carl: «Der Hiiter der Verfassung». In: Archiv des offentlichen Rechts 55 (1929),
S. 161-237.

Schopenhauer, Arthur: «Parerga und Paralipomena, Bd. I: Aphorismen zur Lebensweisheit»,
Kap. 2. In: ders.: Samtliche Werke, Bd. 5. Hrsg. von Arthur Hiibscher. Wiesbaden 1946
(1851).


https://www.youtube.com/watch?v=Ozf14SGoopE

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Silverman, Hugh J./Thde, Don (Hrsg.): Hermeneutics and Deconstruction. Albany 1985.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltge-
schichte. Bd. 2: Welthistorische Perspektiven. Miinchen 1973.

Stiglitz, Joseph E.: Im freien Fall. Vom Versagen der Mirkte zur Neuordnung der Weltwirt-
schaft. Miinchen 2010.

Tate, C. Neal/Vallinder, Torbjorn (Hrsg.): The Global Expansion of Judicial Power. New York
u. a. 1995.

Tolstoi, Lew: Krieg und Frieden. Ubers. von Marianne Kegel. Ostfildern 2002.

Tye, Larry: Demagogue. The Life and Long Shadow of Senator Joe McCarthy. New York 2020.

Voflkuhle, Andreas: Der Wandel der Verfassung und seine Grenzen. In: Ju$ 2019, S. 417-424.

Walzer, Michael: «Die Praxis der Gesellschaftskritik». In: ders.: Kritik und Gemeinsinn. Drei
Wege der Gesellschaftskritik. Berlin 1990.

Willms, Johannes: Der General. Charles de Gaulle und sein Jahrhundert. Miinchen 2019.

Will, Wolfgang: Perikles. Reinbek bei Hamburg 1995.

Zerilli, Linda M. G.: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016.

Zweig, Stefan: Die Welt von gestern. Erinnerungen eines Europders. Frankfurt a. M. 1970.

139






Gadamer und das Problem des Zeugens'

Gert-Jan van der Heiden

Das Problem des Zeugens steht im Mittelpunkt von zwei verschiedenen zeitge-
nossischen philosophischen Debatten.? In der analytischen Philosophie ist seit
den 1990er Jahren ein wachsendes Interesse an der sozialen Erkenntnistheorie
festzustellen. Hier ist das Zeugnis das Paradigma der sozialen Dimension des
Wissens, das im Gegensatz zu einer Konzeption des Wissens steht, die allein auf
den subjektiven Fahigkeiten der Wahrnehmung, des Gedéchtnisses und der De-
duktion beruht. In der kontinentalen Philosophie ist das Problem des Zeugens
mit dem Aufkommen der Zeugnisliteratur zu einem wichtigen philosophischen
Thema geworden. In den 1980er Jahren wurde der Reflexion iiber die Zeugnisse
der Opfer in den Vernichtungslagern eine immer zentralere Rolle eingerdumt.
In den letzten Jahrzehnten hat sich der Bereich der Zeugnisliteratur weiter aus-
gedehnt und umfasst nun auch Zeugnisse von Opfern verschiedener Formen
von Gewalt, Unterdriickung und Ungerechtigkeit. In diesem Zusammenhang
ist das Zeugen weniger eine erkenntnistheoretische als vielmehr eine ethische,
kulturelle und gesellschaftspolitische Frage. Elie Wiesel vertritt sogar die An-
sicht, dass die Zeugnisliteratur die charakteristische literarische Gattung unserer
Zeit ist: « Wenn die Griechen die Tragddie, die Romer den Brief und die Re-
naissance das Sonett erfunden haben, so hat unsere Generation eine neue litera-
rische Gattung erfunden, die des Zeugnisses.»®

Motiviert durch diese beiden Forschungsrichtungen wurde auch mehr und
mehr die Rolle des Zeugens in der Geschichte der Philosophie erforscht. Das
Bild, das sich ergibt, wird nur wenige tiberraschen. In dieser Geschichte ist die
Frage nach der Rolle und Bedeutung des Zeugen und dessen Zeugnis fast im-
mer Teil der Reflexion iiber Recht, Religion oder Geschichtsschreibung. Die
zeitgenossische Aufmerksamkeit fiir die Praxis des Zeugens baut teilweise dar-
auf auf. Allerdings versucht das heutige Interesse auch deutlich zu machen, dass
das Zeugen nicht in erster Linie als regionale Tatsache — etwa als blofes «Hilfs-

1 Fiir die Verfassung dieser Text wurden DeepL und Google Translate verwendet.

2 Siehe z. B. die Einfithrungen von Kridmer, Sybille/Schmidt, Sibylle/Schiilein, Johannes-
Georg (Hrsg.): Philosophie der Zeugenschaft: Eine Anthologie, Miinster 2017, und Kramer Sy-
bille/Weigel, Sigrid (Hrsg.): Testimony/Bearing Witness: Epistemology, Ethics, History and
Culture, London/New York 2017.

3 Wiesel, Elie: « The Holocaust as Literary Inspiration», in: Wiesel, Elie/Dawidowitz, Lucy
S./Rabinowitz, Dorothy/Brown, Robert McAfee: Dimensions of the Holocaust, Evanston 1996,
S.3-23, hier S. 9.



142 Gert-Jan van der Heiden

mittel» der Rechtsprechung oder Geschichtsschreibung - verstanden werden
sollte, sondern als allgemeine Praxis: Zeugnis wird dort abgelegt, wo Menschen
ihre Erfahrungen oder ihr Verstindnis der Wirklichkeit aus ihren eigenen Ge-
sichtspunkten in Worte fassen und so mit anderen teilen.

Wie ich an anderer Stelle dargelegt habe, bin ich der Uberzeugung, dass
gerade die hermeneutische Phinomenologie einen bedeutenden Beitrag zu die-
sen zeitgenossischen Diskussionen iiber das Zeugen leisten kann.* Zum Beispiel
mit Bezug auf das Spannungsfeld zwischen Wahrheit und Methode: die philo-
sophische Hermeneutik hat sich als auflerordentlich fihig erwiesen, auf eine
ontologische Dimension hinzuweisen, die {iber eine rein epistemologische hin-
ausgeht. Eine solche Orientierung, so mochte ich zeigen, wére auch in der De-
batte iiber das Zeugnis nicht fehl am Platz. Passend zum Thema dieser Samm-
lung, Gadamers Werk auf seine Aktualitit hin zu befragen, moéchte ich in
diesem Beitrag zeigen, wie Gadamers Hermeneutik eine Philosophie des Zeu-
gens bereichern und erweitern kann. Dabei mochte ich zunéchst einen beschei-
denen Ansatz wihlen und untersuchen, was Gadamer selbst explizit iiber das
Zeugen und tiber verwandte Begriffe wie Bezeugung und Erzeugen sagt, um an-
schlieflend Linien zu ziehen, die zeigen, welche besonderen Akzente die herme-
neutische Phdnomenologie bei der Explikation der allgemein-menschlichen
Praxis des Zeugens setzt.

1. Die Zeugenaussage vor Gericht

Vergleicht man Gadamers Ausfithrungen zum Zeugen und zur Zeugenaussage,
so féllt zundchst auf, dass er dieses Thema nicht weniger als sechsmal am selben
Beispiel erortert, namlich der Aussage vor Gericht. Eine dieser sechs Passagen,
eine ziemlich ausfiihrliche Uberlegung iiber den Begriff der Aussage im Aufsatz
Grenzen der Sprache, lautet wie folgt:

Wenn man aber zum Beispiel als Zeuge vor Gericht geladen ist, mufl man auch eine
Aussage machen. Dieselbe wird dann protokolliert, und man muf} das Protokollierte,
das man da gesagt hat, unterschreiben. Ganz ohne den lebendigen Gesprichszusam-
menhang wird es fixiert. Ich kann nicht bestreiten, dafl ich das Protokollierte gesagt
habe. Ich kann also die Unterschrift nicht verweigern. Aber in welchem Redezusam-
menhang das stand, in welchem Beweiszusammenhang das zwecks Urteilsfindung und
Urteilsbegriindung auftrat, kann ich als armer Zeuge tiberhaupt nicht mehr beeinflus-
sen. Das Beispiel zeigt besonders deutlich, was eine Aussage ist, die aus ihrem pragmati-
schen Zusammenhang gel6st ist. Es gibt gute Griinde, dafy man das im Gerichtswesen so
machen muf}. Wie kénnte man sonst iiberhaupt zu unbeeinflufiten Aussagen iiber Tat-
sachen gelangen. Dafiir ist n6tig, dafl der Zeuge tiber die Fragepunkte und UngewifShei-

4 Van der Heiden, Gert-Jan: « Witnessing and Testimony in Hermeneutic Phenomenolo-
gy», in: Research in Phenomenology 52:3, 2022, S. 311-332.



Gadamer und das Problem des Zeugens

ten moglichst uninformiert ist. Wenn einer ein bifichen schlau ist, fragt er sich doch bei
jeder Frage, was die eigentlich wissen wollen. Daher muf3 die Uninformiertheit des Zeu-
gen fiir die Brauchbarkeit seiner Aussage geschiitzt werden. Aber das ist offenkundig ein
hermeneutisches Problem von hoher Verwicklung. Dem Zeugen kann dabei nicht wohl
sein, dem entscheidenden Gericht ist leicht zu viel aufgetragen.®

Die Zeugenaussage wird hier als Hilfsmittel fiir den Richter zur Urteilsfindung
beschrieben. Dies ist eine Bestimmung der Zeugenaussage mit in die Antike rei-
chenden Wurzeln. Schon Aristoteles beschreibt in seiner Rhetorik den Zeugen
und dessen Zeugnis auf diese Weise. Das Zeugnis ist, so Aristoteles, ein nicht-
technisches Hilfsmittel. Das heif3t, es ist zwar ein Hilfsmittel fiir den Redner,
der sich an das Gericht wendet, aber dieses Hilfsmittel ist auferhalb der spezifi-
schen Kunst und Kompetenz der Redekunst.é In Wahrheit und Methode be-
schreibt Gadamer auch explizit das Zeugnis als Hilfsmittel der Rechtspflege und
der Geschichtsschreibung:

Das Zeugnis ist in beiden Fillen ein Hilfsmittel zur Feststellung der Tatsachen. Aber
diese sind selbst nicht der eigentliche Gegenstand, sondern stellen ein blofles Material
fiir die eigentliche Aufgabe dar, die des Richters, das Recht zu finden, die des Histori-
kers, die historische Bedeutung eines Vorgangs im Ganzen seines geschichtlichen Selbst-
bewufitseins zu bestimmen.”

Der Fall, der vor ein Gericht gebracht wird, ist immer ein Streitfall, bei dem die
streitenden Parteien das Gericht um ein Urteil bitten. Die Zeugenaussage, die
Tatsachen ins Spiel bringen soll, die es dem Richter ermdglichen, sich ein fun-
diertes Urteil zu féllen, muss daher unparteiisch sein.? Der Zeuge muss neutral
sein und darf nicht selbst einer der streitenden Parteien angehoren. Dariiber
hinaus ist diese Unparteilichkeit und Neutralitit, wie Gadamer hervorhebt, un-
ter anderem dadurch gewiéhrleistet, dass der Zeuge bei der Vernehmung durch
das Gericht nicht in den Zusammenhang der Beweisfithrung einbezogen wird

5 Gadamer, Hans-Georg: «Grenzen der Sprache», in: Asthetik und Poetik I: Kunst als
Aussage, Gesammelte Werke Bd. 8, Tiibingen 1990, S. 358-359.

6 Aristoteles: Retorica 1.15.1375a22-1375a24.

7 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode (WM ), Gesammelte Werke Bd. 1, Tii-
bingen 1990, S. 344.

8 Vgl. auch Riceeur, Paul: «L’herméneutique du témoignage», in: Lectures 3: Aux frontie-
res de la philosophie, Paris 1994, S. 107-139. Dieser Text wurde urspriinglich im Tagungsband
des Castelli- Kolloquiums iiber Zeugen im Jahr 1972 veréffentlicht. Gadamer trug zum selben
Kolloquium mit dem folgenden, kurzen Text bei: «Témoignage et affirmation», in: Castelli,
Enrico (Hrsg.): Le témoignage: Actes du colloque organisé par le centre international d’études
humanistes et par Uinstitut d’études philosophiques de Rome, Paris 1972, S. 161-165. Das fran-
zGsische Wort «affirmation» tibersetzt hier das deutsche «Aussage». Das Zeugnis, so Gada-
mer, muss also in die Frage der Aussage einbezogen werden.

143



144 Gert-Jan van der Heiden

und somit keinen Zugang zu und keine Kenntnis von dem Sinnzusammenhang
hat, in dem seine Aussage eine Rolle spielt.

Das lange Zitat aus Grenzen der Sprache zeigt aber zugleich, dass Gadamer
nicht nur die klassische, aristotelische Bestimmung des Zeugen und der Zeu-
genaussage wiederholt. Er weist auch auf das Problematische und sogar Un-
heimliche der spezifischen Form hin, die die juristische Unparteilichkeit des
Zeugen (notwendigerweise) annimmt. Das Problematische und Unheimliche
wird noch deutlicher, wenn man dies vor dem Hintergrund der von ihm getrof-
fenen Unterscheidung zwischen der logischen und der bezeugenden Aussage
versteht. Beide Arten von Aussagen sind ndmlich durch ein unterschiedliches
Verhiltnis des Sprechers zur Aussage gekennzeichnet.? Bei der logischen Aussa-
ge ist der Sprecher anonym und daher irrelevant. Im Gegensatz dazu ist die
Zeugenaussage durch eine persénliche Auseinandersetzung mit dem Gesagten
gekennzeichnet. Der Zeuge ist also offensichtlich nicht an der Verhandlung
selbst beteiligt, da er ja von dem Sinnzusammenhang des Streitfalles ausge-
schlossen ist, es wird aber dennoch erwartet, dass er fiir seine Zeugenaussage
biirgt, was sich daran zeigt, dass vom Zeuge eine Unterschrift erwartet wird.

Die Passage aus Grenzen der Sprache ist vor allem wegen dieses problema-
tischen und unheimlichen Charakters der Zeugenaussage faszinierend. Sobald
wir dies vernehmen, erkennen wir, dass Gadamer nicht so sehr den juristischen
Kontext der Zeugenaussage zeichnet, sondern unsere Aufmerksamkeit auf die
Rénder des juristischen Prozesses der Beweisfithrung und des Urteils, namlich
auf die Figur des Zeugen lenkt, der in diesem Prozess nur als Hilfsmittel fun-
giert. So gelesen, bietet Gadamers Analyse nichts weniger als eine Dekonstrukti-
on der (juristischen) Zeugenaussage. Damit meine ich das Folgende: Gadamer
macht deutlich, dass die Position, in die der Zeuge gezwungen wird, auf Forde-
rungen zuriickgeht, die das Gericht des Prozesses der gerichtlichen Urteilsfin-
dung halber stellt. Diese Forderungen sind angesichts des beabsichtigten juristi-
schen Zwecks verstandlich, aber fiir den Zeugen selbst fithren sie zu einer
Verzerrung, zu dem, was Derrida déplacement nennen wurde: eine Verschie-
bung und eine Entstellung dessen, was eine Aussage und ein Zeugnis ist und
sein will. Gadamer sieht diese Verschiebung und Entstellung insbesondere in
dem Protokoll und der Fixierung, die das Gesetz verlangt. Diese beiden impli-
zieren, dass die Zeugenaussage dem pragmatischen und dialogischen Zusam-
menhang entzogen wird, in dem Menschen im alltdglichen Sinne Aussagen ma-
chen. Aufgrund der Zurilickhaltung des Gerichts geben die Zeugen zwar
Antworten auf Fragen, wissen aber nicht, welche Motivation hinter den Fragen
des Gerichts steht und welche Auswirkungen ihre Aussage auf den motivieren-
den Sinnzusammenhang, also auf den Fall vor dem Gericht, hat oder haben
kann. Wie Gadamer an anderer Stelle schreibt: «Das extreme Beispiel der Aus-

9 Gadamer: «Témoignage et affirmation», S. 162.



Gadamer und das Problem des Zeugens

sage vor Gericht lehrt also, daff man motiviert redet, also nicht eine Aussage
macht, sondern antwortet. Auf eine Frage antworten heifit aber, den Sinn der
Frage und damit jhren Motivationshintergrund realisieren.»°

Dies alles zeigt, dass die juristische Konstellation des Zeugens artifiziell ist.
Was die kiinstliche, juristische Konstellation mit dem Zeugen und seinen Aus-
sagen macht, will ich in mehreren Schritten naher untersuchen, mit Hilfe von
anderen Uberlegungen Gadamers zum Zeugen. In dieser Untersuchung ent-
steht durch Kontrast ein anderes Verstindnis vom Zeugen, das nicht a priori in
einem so kiinstlichen, verzerrten Sinn funktioniert.

2. Die Sache des Zeugens

Zu diesem Zweck und zur Orientierung mochte ich zunichst vier Elemente des
Zeugens unterscheiden." Es gibt einen Zeugen. Es gibt einen Adressaten oder
Zuhorer. Aulerdem gibt es das Zeugen, d. h. einen komplexen Sprachakt, den
wir «Zeugnis ablegen» oder «geben» nennen. Schliefllich gibt es noch ein vier-
tes Element, namlich eine Sache, von der jemand zuerst der Zeuge ist und iiber
die er dann aussagt. Der Begriff der Sache bringt eine wichtige realistische Di-
mension ins Spiel. Um die Bedeutung dessen, was wir hier «Realismus» nen-
nen, zu bestimmen, sei daran erinnert, dass sowohl Gadamer als auch Heideg-
ger darauf hinweisen, dass «Sache» die lateinische Ubersetzung von «res» und
von «causa» ist. Wie Heidegger schreibt in Das Ding: «Das romische Wort res
nennt das, was den Menschen in irgendeiner Weise angeht. Das Angehende ist
das Reale des res. Die realitas der res wird romisch erfahren als der Angang.»'2
In Gadamers Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge finden wir dhnli-
che Bemerkungen tiber die realistische Natur der Sache. Die Sache hat «ein Sein
in sich selbst [...], kraft dessen es gegen das unsachgemafle Verfiigenwollen aus
seiner Natur heraus Widerstand zu leisten vermag bzw. positiv: dafl es ein be-
stimmtes sachgerechtes Verhalten vorschreibt».'?

Solche Beschreibungen der Sache im Kontext des Zeugens erlauben es uns,
das Verhiltnis zwischen Zeuge und Sache néher zu bestimmen. Dass jemand

10 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen», in: Hermeneutik II, Wahrheit und
Methode, Erginzungen, Register, Gesammelte Werke Bd. 2, Tiibingen 1990, S. 184-198, hier
S. 195.

11 Ich habe dies an verschiedenen Stellen weiterentwickelt, siehe z. B. Van der Heiden,
Gert-Jan: The Voice of Misery: A Continental Philosophy of Testimony, Albany 2020, S. 130-
136.

12 Heidegger, Martin: «Das Ding», in: Vortrdge und Aufsitze, Gesamtausgabe Bd. 7,
Frankfurt a. M. 2000, S. 165-187, hier S. 177.

13 Gadamer, Hans-Georg: «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge», in: Herme-
neutik II, Gesammelte Werke Bd. 2, S. 66-76, hier S. 67.

145



146 Gert-Jan van der Heiden

der Zeuge einer Sache wird, heif3t, dass er von dieser Sache betroffen wird, dass
diese Sache ihn jetzt angeht und dass er die Sache im Moment des Betroffen-
Werdens in einem bestimmten Sinne erlebt, erfiahrt und versteht, jenseits der
Art und Weise, wie er vielleicht glaubte, bereits iiber diese Sache zu verfiigen,
sie bereits zu verstehen oder sie nach seinem Willen beeinflussen zu kénnen.
Der spezifische Widerstand der Sache, den ein Zeuge erfahrt — der auch der
Motor der produktiven Negation in Gadamers Begriff der Erfahrung einer Sa-
che ist' -, und die spezifische Art und Weise, in der der Zeuge von der Sache
betroffen ist, sollten in der Zeugenaussage so deutlich wie moglich zur Sprache
gebracht werden, und zwar so dass, im Idealfall, die Sache jetzt auch die Zuho-
rer trifft und angeht. Mit Bezug auf diesen Idealfall kann man noch hinzufiigen,
dass der Zeuge mit dem Akt seines Aussagens zeigt, dass er einer impliziten
Zusage der Sprache selbst vernimmt und auch annimmt: Er vertraut darauf,
dass die Sprache die richtigen und passenden Worte zur Offenbarmachung der
Sache geben wird - sowohl fiir den Zeugen selbst als auch fiir den Adressaten,
sodass die Sache dank des Zeugnisses auch fiir den Adressaten real wird und
ihn angeht.

Diese ersten Beobachtungen zeigen auflerdem, dass das oben erwéhnte En-
gagement des Zeugen in seiner Aussage ein recht komplexes Phdnomen ist. Der
Zeuge ist von der Sache betroffen, das heif3t, er ist im Gegensatz zu anderen in
einer bestimmten Weise in die Sache involviert, von der die anderen nur auf-
grund seiner Aussagen wissen konnen. Der Zeuge bekriftigt das implizite Ver-
sprechen der Sprache, die richtigen Worte zu schenken, um die Sache zur Spra-
che zu bringen, und ldsst sich nur aufgrund seines Vertrauens in diese Zusage
auf das Sprechen ein. Dieses Sprechen hat iiberdies auch eine dialogische Di-
mension, die das Vertrauen in das Gesprach und das Engagement in dem Ge-
sprach beinhaltet, das sich mit einem Zuhorer ergeben kann, in dem mogliche
Missverstdndnisse und wechselseitig dysfunktionale Vorurteile geklart werden
miissen, damit die Sache klarer hervortreten kann. SchlieSlich wird von dem
Zeugen in diesem Gesprich immer erwartet, dass er fiir seine Aussage einsteht.

3. Der entstellte Sinn der Sache

Kehren wir mit diesen Uberlegungen zur Passage aus Grenzen der Sprache zu-
riick und erinnern uns an die abschlieflende Uberlegung: « Aber das ist offen-
kundig ein hermeneutisches Problem von hoher Verwicklung. Dem Zeugen
kann dabei nicht wohl sein, dem entscheidenden Gericht ist leicht zu viel aufge-

14 WM, S. 352-368.



Gadamer und das Problem des Zeugens

tragen.»'® Das hier diskutierte hermeneutische Problem, dass der Zeuge keinen
Zugang zu dem Bedeutungszusammenhang hat, von dem das Gericht ausgeht,
ist nicht nur ein subjektives Problem, etwa weil der Zeuge durch die Anforde-
rungen des Protokolls und der Fixierung von diesem Zusammenhang isoliert
ist."® Das Problem besteht in nichts weniger als einer Verzerrung der Sache,
tiber die der Zeuge spricht — wobei die Sache des Zeugen zwar nicht mit der
Sache furs Gericht identisch sein muss, aber doch in sie verwickelt ist —, und
dariiber hinaus in einer Zersetzung des Sprechens, mit dem er versucht, jeman-
dem etwas verstindlich zu machen. Wahrheit und Methode sagt dies wie folgt:

Wer etwas zu sagen hat, sucht und findet die Worte, durch die er sich dem anderen
verstandlich macht. Das heifit nicht, daf8 er « Aussagen» macht. Was es heif3t, Aussagen
zu machen, und wie wenig das ein Sagen dessen ist, was man meint, weif3 jeder, der
einmal ein Verhér - und sei es auch nur als Zeuge - durchgemacht hat. In der Aussage
wird der Sinnhorizont dessen, was eigentlich zu sagen ist, mit methodischer Exaktheit
verdeckt. Was tibrigbleibt, ist der «reine» Sinn des Ausgesagten. Er ist das, was zu Pro-
tokoll geht. Er ist aber als so auf das Ausgesagte reduzierter schon immer ein entstellter
Sinn.

Sagen, was man meint, sich Verstindlichmachen, hilt im Gegenteil das Gesagte
mit einer Unendlichkeit des Ungesagten in der Einheit eines Sinnes zusammen und 14t
es so verstanden werden. Wer in dieser Weise spricht, mag nur die gewohnlichsten und
gewohntesten Worte gebrauchen und vermag doch eben dadurch zur Sprache zu brin-
gen, was ungesagt ist und zu sagen ist."?

Dieses Zitat zeigt durch den Kontrast die Richtung, in die eine hermeneutische
Auslegung der allgemeinen Praxis des Zeugens gehen muss, namlich tiber die
methodologischen Verschiebungen hinaus, die auftreten, wenn die bezeugende
Rede im Kontext einer bestimmten Praxis — des Rechts oder der Geschichts-
schreibung - eingeschrankt und entstellt wird. Die Aussetzung der methodolo-
gischen und epistemologischen Anforderungen, die dem Zeugen im Rahmen
des Rechts oder der Geschichtsschreibung auferlegt werden, schafft Raum fiir
ein anderes, ontologisches Verstdndnis des Zeugens.

Zur Orientierung ist hierbei vielleicht der etymologische Zusammenhang
zwischen «zeugen» und «ziehen» hilfreich. Offensichtlich ist in den germani-

15 Siehe auch: «Und was fiir ein Zwang liegt darin, wenn man etwas zu Protokoll zu geben
hat, zum Beispiel als Zeuge vor Gericht. Was man eigentlich zu sagen hat, kann man so gar
nicht sagen. Das will niemand wissen.» Gadamer, Hans-Georg: «Zur Phinomenologie von
Ritual und Sprache», in: Asthetik und Poetik I: Kunst als Aussage, Gesammelte Werke Bd. 8,
S. 400-440, hier S. 416.

16 «Der auf seine Zeugenaussage hin isolierte Zeuge ist sozusagen schon auf die schriftli-
che Festlegung der Untersuchungsergebnisse hin isoliert.» Gadamer, Hans-Georg: « Text und
Interpretation», in: Hermeneutik II, Gesammelte Werke bd. 2, S. 330-360, hier S. 346.

17 WM, S. 473,

147



148 Gert-Jan van der Heiden

schen Sprachen der Zeuge in erster Linie derjenige, der unter einem gewissen
Zwang durch ein Gericht an einem Prozess beteiligt ist: Der Zeuge ist derjenige,
der vor das Gericht gezogen wird. Wir kénnen diese Verbindung zwischen
«zeugen» und «ziehen» vielleicht noch ein wenig weiter ausdehnen. Ein Zeuge
wird nur deshalb in einen Prozess verwickelt, weil er zunéchst von einer Sache
betroffen und damit in eine Sache miteinbezogen ist, die sich erst dann als pro-
zessrelevant erweist. In diesem ontologischen Sinne ist der Zeuge derjenige, der
seine Erfahrungen mit und sein Verstindnis von einer Sache in Worte fassen
will, um die Sache zu teilen und zu sagen, was dariiber gesagt werden muss. Der
Zeuge teilt die Sache also nicht als Ausdruck eines ganz personlichen Erlebnis-
ses mit, sondern weil die Sache auch fiir andere von Bedeutung ist. Auch fiir die
anderen steht etwas auf dem Spiel mit der Sache, und deshalb liegt auch fiir sie
viel daran, die Wahrheit zu héren - oder umgekehrt die Wahrheit zu ver-
schweigen. Die Konstellation vor Gericht ist natiirlich eine Variante dieser Be-
deutsamkeit des Zeugens, aber fiir Gadamer auch eine epistemologische Ent-
stellung derselben."®

4. Der Konflikt der Interpretationen -
Zwischen Vertrauen und Misstrauen

Machen wir den nédchsten Schritt. Wenn man den Zeugen die Moglichkeit gibt
zu sagen, was gesagt werden muss, und das Gesagte im Verhaltnis zum Unge-
sagten — d. h. Motivierenden - zu belassen, was bedeutet das fiir die Interakti-
on zwischen Zeuge und Adressat? Die Hermeneutik bezeichnet den Dialog oft
als ein Hin und Her von Frage und Antwort. In diesem Sinne nennt Paul
Ricceur das Zeugnis «dialogisch»,'” aber man soll hierbei nicht vergessen, dass
das Hin und Her von Frage und Antwort in der Interaktion zwischen Zeuge
und Adressat anders ist als in einem idealen Gespréich. Es gibt ndmlich eine
irreduzible Asymmetrie zwischen Zeuge und Adressat, die im Gespréach nicht
bestehen muss. Der Zeuge hat Zugang zu und Erfahrung mit der Sache, die der
Adressat (der nicht selbst Zeuge ist) nicht hat und nicht haben kann. Wir sag-
ten schon, dass «Sache» auch das lateinische «causa» tibersetzt. «Sache» ver-

18 Diese Spannung ist ein sehr konkretes und sehr reales hermeneutisches Problem ersten
Ranges. Bei einem kiirzlich unternommenen Versuch, die Rolle und Bedeutung von Fliicht-
lingszeugnissen zu verstehen, stief8 ich auf genau dieselbe Spannung zwischen den protokolla-
rischen Anforderungen des Polizeiapparats, wenn Fliichtlinge von den Beamten befragt wer-
den, die ihren Antrag zu beurteilen haben, und dem Wunsch oder der Not der Fliichtlinge,
tatsichlich zu erzdhlen, was passiert ist und was ihrer Meinung nach gesagt werden muss.
Siehe Van der Heiden, Gert-Jan: «Witnessing the Uninhabitable Place: On the Experience
and Testimony of Refugees», in: Research in Phenomenology 52:2, 2022, S. 223-241.

19 Ricceur, Paul: La mémoire, histoire, I’oubli, Paris 2000, S. 205.



Gadamer und das Problem des Zeugens

weist somit auf das, was auf dem Spiel steht, worum es geht und woriiber es
einen Konflikt zwischen den streitenden Parteien geben kann. Ein Konflikt und
widerstreitende Interessen implizieren zwar, dass die Sache fiir alle Parteien be-
deutsam und relevant ist, aber auch, dass die idealtypische Situation eines Dia-
logs, in der die Gesprichspartner bereit sind, einander mit gutem Willen zuzu-
horen, nicht (einfach) erreicht werden kann. Das Ergebnis ist weniger ein
Gesprich iiber unterschiedliche Interpretationen der Sache, sondern vielmehr —
in einer von Ricceur itbernommenen Terminologie — ein «Konflikt der Inter-
pretationen».

Gadamers Hermeneutik bietet uns wichtige Uberlegungen zur Rolle des
Vorurteils als auch kritische Uberlegungen zu modernen, aufklirerisch moti-
vierten Versuchen, diese Vorurteile in der Interpretation ganz zu beseitigen.?
Ich werde diese hier nicht wiederholen, aber ich mochte zeigen, in welchem
Sinne Gadamers Analyse fiir das Problem des Konflikts der Interpretationen re-
levant ist. In seiner Erorterung der Frage, inwieweit der Historiker vorurteilsfrei
sei, stellt Gadamer fest: «Am Ende aller Quellen- und Zeugenkritik steht immer
ein letzter Maf3stab der Glaubwiirdigkeit, der von nichts anderem abhéngt als
davon, was man fiir méglich halt und zu glauben bereit ist.»?! Dieser Mafistab
ist ein entscheidender Bestandteil jenes Nachdenkens iiber das Zeugnisgeben.
Der Zeuge appelliert implizit oder explizit an den Zuhorer, ihm zu glauben,
z. B., weil er ausdriicklich verspricht, die Wahrheit zu sagen. Dariiber hinaus
erhebt der Zeuge einen Autorititsanspruch: Er, und nicht der Zuhorer, war
Zeuge und daher kann nur er und nicht der Zuhérer die Wahrheit tiber den
Fall sagen. Dieser Autoritdtsanspruch und dieser Appell an das Vertrauen des
Zuhorers spiegeln sich in der Beurteilung einer Zeugenaussage wider. Dabei
spielen Fragen nach der Autoritit, der Wahrhaftigkeit und der Zuverlissigkeit
des Zeugen sowie der Glaubwiirdigkeit und Plausibilitit der Aussagen iiber die
Sache eine entscheidende Rolle.

Im obigen Zitat weist Gadamer jedoch sehr subtil darauf hin, dass dies
auch bedeutet, dass bei dem, was iiberhaupt als glaubwiirdig und {iberzeugend
gelten kann, ein letztes Vorurteil mitwirkt, das bei jederm Urteil immer ins Spiel
kommt. Wir kénnten ihn in diesem Punkt vielleicht wie folgt ergdnzen. Was als
glaubwiirdig gilt, hangt auch von der konkret gewéhlten Form des Austauschs
zwischen Zeuge und Adressat ab. Ein Vernehmungsbeamter, dem es vor allem
darum geht, den Zeugen bei einem Fehler oder einer Ungereimtheit zu ertap-

20 WM, S. 276-290.

21 «Ja, am Ende ist noch mehr zu sagen. Wie das wirkliche Leben, so spricht uns auch die
Geschichte nur dann an, wenn sie in unser vorgingiges Urteil tiber Dinge und Menschen und
Zeiten hineinspricht. Alles Verstehen von Bedeutsamem setzt voraus, daf3 wir einen Zusam-
menhang solcher Vorurteile mitbringen.» Gadamer, Hans-Georg: «Das Problem der Ge-
schichte», in: Hermeneutik II, Gesammelte Werke Bd. 2, S. 27-36, hier S. 34.

149



150 Gert-Jan van der Heiden

pen, etwa indem er aufgezeichnete Aussagen gegeneinander ausspielt, nutzt
eine andere Glaubwiirdigkeit als Maf3stab als derjenige, der den Zeugen seine
Geschichte erzdhlen ldsst, auf seine eigene Art und Weise unter Verwendung
seiner eigenen Erzdhlformen.?? Indem der Adressat einen anderen Maf3stab an-
legt oder eine andere Beziehung zum Zeugen einnimmt, behandelt er die Aus-
sage auch anders.

Tatsachlich bieten diese und ahnliche Uberlegungen von Gadamer zur
Rolle des Vorurteils fiir die Interpretation nichts weiter als eine Vorahnung des-
sen, was Ricceur den Konflikt der Interpretationen nennt und was den franzgsi-
schen Philosophen dazu veranlasste, verschiedene Interpretationspraktiken un-
ter den Uberschriften der Hermeneutik des Vertrauens und der Hermeneutik
des Misstrauens zu unterscheiden. In Wahrheit und Methode sehen wir eine
dhnliche Spannung in Gadamers Uberlegungen iiber die Arbeit des Histori-
kers — gerade dann, wenn er die Begriffe « Zeugniswert» und «bezeugen» ver-
wendet, um darauf hinzuweisen, wie der Historiker Texte im Unterschied zum
Philologen liest.?®

Der Philologe im guten Sinne des Wortes halt sich an das, was der Text
selbst meint und sagen will. Der Text wird dann, wie Gadamer schreibt, als
Kunstwerk verstanden, also als Ganzes, als eine in sich geschlossene Welt, die in
sich selbst geniigt und daher keine weiteren Verifizierungen oder Verweise au-
Berhalb des Kunstwerkes selbst braucht, um verstanden zu werden. Die herme-
neutische Haltung, die Gadamer hier und anderswo beschreibt, um den Philo-
logen zu charakterisieren als jemanden, der sich an das halt, was der Text selbst
tiber die von ihm aufgeworfene Sache sagen will, ist seine Variante von dem,
was Ricceur die « Hermeneutik des Vertrauens» nennt.

Der Historiker hingegen hat eine andere Interpretationshaltung. Laut Ga-
damer hat diese ihren eigenen Grund. Fiir den Historiker ist der Text selbst
nicht der eigentliche Gegenstand der Untersuchung, sondern lediglich ein Hilfs-
mittel zur Untersuchung des eigentlichen Gegenstands, namlich «die histori-
sche Bedeutung eines Vorgangs im Ganzen seines geschichtlichen Selbstbe-
wufltseins». Der Text wird also nicht gefragt, was er zu sagen meint, sondern
der Text wird als Ausdrucksphdnomen interpretiert. Der Historiker mochte wis-
sen, was der Text sonst noch zum Ausdruck bringt, ungeachtet dessen, was er
explizit iiber die von ihm behandelte Sache aussagt. Auf diesen Uberschuss an
Ausdruck tiber das hinaus, was der Text explizit sagt und meint, weist Gadamer

22 Die bereits erwidhnte Untersuchung der Literatur tiber Fliichtlingszeugnisse zeigt dafiir
besonders ergreifende Beispiele, siche Van der Heiden: « Witnessing the Uninhabitable Pla-
cen.

23 Ich beziehe mich hier auf die Passagen, in denen Gadamer versucht, das hermeneutische
Grundproblem wiederzugewinnen, und insbesondere die Rolle der applicatio anspricht und
damit den Gegensatz zwischen Historiker und Philologe expliziert, siche: WM, S. 340-346.



Gadamer und das Problem des Zeugens

mit dem Begriff «Zeugniswert». Dieser Begriff bezeichnet das, wovon der Text
trotz seiner selbst Zeugnis ablegt. Eine Interpretationspraxis, die nach dem
sucht, was der Text nicht ausdriicklich sagen will, sondern den Text so liest, wie
man die Rote auf den Wangen eines Sprechers als Zeugnis einer Scham, Verle-
genheit oder Nervositit lesen konnte, die in seiner Rede aber nicht thematisiert
wird, ist nichts anderes als Gadamers Variante dessen, was Ricoeur die « Herme-
neutik des Misstrauens» nennt.

Diese Verwandtschaft zwischen Gadamer und Ricceur ist an sich schon be-
deutsam. Schon allein deshalb, weil Ricceur manchmal anzudeuten scheint, dass
Gadamers Aufmerksamkeit fiir die dem Text auferlegten - s’imposer — Vorur-
teile von ihm manchmal zu leicht mit der Vorstellung kontrastiert wird, dass
der Leser dem ausgesetzt ist — s’exposer —, was der Text sagt.?* Solche Bemer-
kungen verweisen auf ein protestantisch-theologisches Vorurteil in Ricceurs
Denken, dem zufolge das Wort des (heiligen) Textes eine Kraft besitzt, die alle
Vorurteile zu {iberwinden und den Leser unmittelbar zu treffen scheint - und
damit das Risiko birgt, die Endlichkeit menschlicher Empfinglichkeit zu ver-
kennen.?

Fiir das Problem des Zeugens hingegen scheint mir Gadamers subtile Ana-
lyse mehr zu bieten und weniger von einer solchen theologischen Voreinge-
nommenbheit abhangig zu sein. Selbstverstandlich hofft man, dass der Adressat
ausreichend offen und empfinglich fiir die manchmal unerhérten Erfahrungen
ist, die von Zeugen vorgebracht werden. Gerade hier ist jedoch Gadamers Auf-
merksambkeit fiir die Rolle von Vorurteilen von entscheidender Bedeutung, die
mitbestimmen, welchen Zeugen und Zeugenaussagen wir Autoritit zuschreiben
und welchen Zeugen und Zeugenaussagen wir vertrauen. Wenn die Rolle, die
das Vorurteil bei der Interpretation spielt, aus unserem Blickfeld verschwindet,
kann der Adressat jede legitime Forderung, fiir das empfinglich zu sein, was
jenseits der Grenzen dessen liegt, was er als glaubwiirdig qualifiziert oder dem
Autoritdt zu gewédhren er bereit ist, einfach ignorieren. Die von Gadamer entwi-
ckelte Aufmerksamkeit fiir Vorurteile tragt zu einer hermeneutischen Sensibili-
tat dafiir bei, dass die Frage von Vertrauen und Misstrauen nicht nur eine Frage
des zu interpretierenden Textes oder des zu empfangenden Zeugnisses sein soll-
te, sondern auch eine Frage an den Interpreten und Zuhorer selbst. Die Kon-
frontation mit einem Zeugnis, das jenseits dessen liegt, was der Adressat fiir
moglich halt, wird gerade wegen der Beachtung der Rolle des Vorurteils auch
eine Frage an den Adressaten nach den Grenzen seiner Offenheit und Emp-
fanglichkeit bleiben. Dieser Offenheit und Empfanglichkeit sollte daher auf
zweierlei Weise begegnet werden: vertrauensvoll und misstrauisch. Die Zwei-
deutigkeit des Vorurteils besteht namlich darin, dass es einerseits die Empfing-

24 Riceeur, Paul: Du texte a I'action: Essais d’herméneutique II, Paris 1986, S. 369.
25  WM,S. 126-127.

151



152 Gert-Jan van der Heiden

lichkeit des Adressaten fiir eine Aussage ausmacht und damit die Moglichkeit
bietet, von Aussagen aus Vergangenheit und Gegenwart betroffen zu werden,
andererseits aber auch die Begrenzung der Empfinglichkeit des Adressaten dar-
stellt im Hinblick auf das, was fiir moglich gehalten wird. Diese letzte Ein-
schrinkung, so soll man nicht vergessen, ist selbst ambivalent, denn sie kann
auf die Unfihigkeit des Adressaten hinweisen, fiir das, was der andere sagt,
empfinglich zu sein; sie ist aber gleichzeitig im positiven Sinne der Keim der
kritischen Fahigkeit des Adressaten.?

Wenden wir uns noch einmal Gadamers Verwendung der Terme «Zeug-
niswert» und «Bezeugung» in Bezug auf die Deutungspraxis des Historikers zu,
so lasst sich — wohl etwas gegen Gadamers explizite Absicht — auch darauf hin-
weisen, dass die Sprache, deren Wesen im Sagen besteht, auch ihr eigenes «Un-
wesen» hat, wie Heidegger schreibt.?” Dieses Unwesen besteht darin, dass die
Sprache die angesprochene Sache verfélscht und verzerrt. Aber auch die entstel-
lende Sprache steht im Lichte eines bestimmten Versprechens der Sprache, das
man bekriftigt, sobald man wieder anfangt zu sprechen, namlich dass die ent-
stellende Sprache nie ganz verdeckt, sondern auch von ihrer eigenen Verzer-
rung zeugt. Was die Sprache zeigt und was sie verdeckt oder entstellt, ist nicht
einfach zu trennen - und die Endlichkeit jedes menschlichen Denkens und
Sprechens bringt auch eine eigene Entstellung mit sich, die jedem Zeugnis inha-
rent ist und die nur im Kontrast und Vergleich mit anderen Zeugnissen ans
Licht kommen kann. Damit sind wir beim letzten Aspekt, den ich thematisieren
mochte, ndmlich der Rolle des Zeugens als Sprachakt.

26 Dies spielt auch fiir den Historiker in einem ganz klassischen Sinne eine Rolle: « Wir
sind immer von dem uns Néchsten hoffend und fiirchtend eingenommen und treten in sol-
cher Voreingenommenheit dem Zeugnis der Vergangenheit entgegen. Daher ist es eine be-
stindige Aufgabe, die voreilige Angleichung der Vergangenheit an die eigenen Sinnerwartun-
gen zu hemmen. Nur dann wird man die Uberlieferung so horen, wie sie sich in ihrem
eigenen anderen Sinne hérbar zu machen vermag.» (WM, S. 310) Zugleich darf auch die Rol-
le der Ansprechbarkeit — also der Empfinglichkeit — nicht getilgt werden, womit der doppel-
te Sinn des Vorurteils ins Spiel kommt, derjenige, durch den uns etwas verwehrt werden
kann, und derjenige, durch den wir angesprochen werden konnen, sieche z. B. Gadamer,
Hans-Georg: «Die Universalitit des hermeneutischen Problems», Hermeneutik II, Gesammel-
te Werke Bd. 2, S. 219-231, hier S. 221-222.

27 Heidegger, Martin: Holderlins Hymnen « Germanien» und «Der Rhein», Gesamtausgabe
Bd. 39, Frankfurt a. M. 1999, § 7.



Gadamer und das Problem des Zeugens

5. Die Erzeugung des bezeugenden Wortes

Was genau macht ein Zeuge, wenn er die Sache, von der er betroffen ist, be-
trachtet und interpretiert, dariiber nachdenkt und zur Sprache bringt? Die Ant-
wort auf diese Frage wird zumindest den folgenden Aspekt beinhalten miissen.
Das bezeugende Wort ist seiner Natur nach zeugend. Die Zeugenaussage lasst
die Sache zum ersten Mal - oder zum ersten Mal auf diese Weise - in der
sozialen Welt erscheinen. Die Bedeutsamkeit der Sprache fiir dieses soziale Er-
scheinen der Sache unterstreicht Gadamer wie folgt:

Vielmehr erscheint uns die Sache erst im Lichte dessen wahrhaft bedeutsam, der sie uns
recht zu schildern weif3. So gilt unser Interesse wohl der Sache, aber die Sache gewinnt
ihr Leben nur durch den Aspekt, in dem sie uns gezeigt wird. Wir nehmen hin, dafi es
verschiedene Aspekte sind, in denen sich die Sache [...] von verschiedenem Standort
aus [...] darstellt.2

Die Interpretation der Sache sorgt dafiir, dass die Sache erst richtig zum Vor-
schein kommt, weil sie nur so in ein bestimmtes Licht gerdt. Dass eine Sache in
der Sprache immer unter einem bestimmten Gesichtspunkt erscheint, tut ihrer
Erscheinung keinen Abbruch. Ganz im Gegenteil. Vielmehr erhélt die Sache
durch diesen Gesichtspunkt eine eigene Bedeutsambkeit, Relevanz und Wichtig-
keit. Der Fall erhilt das Gewicht des Gesichtspunktes, der ihn aufnimmt und
zur Sprache bringt, sodass er auch in der sozialen Welt an Bedeutsambkeit ge-
winnen kann.

Dariiber hinaus sucht der Zeuge wie der Dichter nach dem «allen gemein-
samen Wort»?? wie Gadamer in seiner Reflexion iiber Celans Dichtung
schreibt. Dabei stellt er fest, dass der Konsens und das gemeinsame Wort kei-
neswegs immer schon gegeben sind, sondern von der Sprache selbst gezeugt
werden miissen. Der Zeuge sucht, indem er die Sache zur Sprache bringt, nach
einem gemeinsamen Wort, das den anderen beriihren kann, das einleuchtend
ist, damit die Sache fiir den anderen erscheint und lebendig wird.

Die Wichtigkeit des Gesichtspunktes fiir die Bedeutsamkeit und die Er-
scheinung der Sache bringt es mit sich, dass die Sache auf verschiedene Weise
und aus verschiedenen Gesichtspunkten angesprochen werden kann. Die vielen
Stimmen, mit denen die Sache angesprochen wird, bringen den Sinn der Sache
jeweils auf ihre eigene Weise zum Ausdruck. Dabei ist es nicht selbstverstind-
lich, dass diese verschiedenen Stimmen zueinander passen. Sie kénnen sich so-
gar gegenseitig widersprechen. Dennoch préigen sie gemeinsam das vielféltige
und vielfarbige soziale Erscheinungsbild der Sache. Die Bindung jeder Zeugen-

28 WM, S. 289.
29 Gadamer, Hans-Georg: «Wer bin Ich und wer bist Du?», in: Asthetik und Poetik II,
Gesammelte Werke Bd. 9, S. 383-451, hier S. 450.

153



154 Gert-Jan van der Heiden

aussage an einen bestimmten Gesichtspunkt beinhaltet somit auch eine Einla-
dung an andere Zeugen, ihre Geschichte zu erzihlen, damit diese Varianten der
Geschichte, d. h. die anderen Arten, in denen die Sache zur Sprache gebracht
werden kann, ebenfalls Teil des Bedeutungszusammenhangs werden koénnen, in
dem die Sache in der 6ffentlichen, sozialen Welt erscheint. Die alte philosophi-
sche Aufgabe, die Dinge so zu verstehen, wie sie sind, erfordert in dieser herme-
neutischen Perspektive also die Umwege entlang dieser Vielfalt von Zeugnissen,
wie schon Nietzsche wusste: «Aufgabe: die Dinge sehen, wie sie sind! Mittel:
aus hundert Augen auf sie sehen konnen, aus vielen Personen.»® Das Aushalten
des moglichen Konflikts, der zwischen diesen verschiedenen Interpretationen
der Sache bestehen kann, ist ein nicht reduzierbarer Aspekt der 6ffentlichen
Existenz der Sache.

Aber nicht nur fiir den Adressaten oder die soziale Welt, auch fiir den
Zeugen selbst hat das bezeugende Wort eine zeugende Dimension. Das Wort
entsteht aus dem Erfahren, der Betrachtung und dem Nachdenken iiber die Sa-
che, von der der Zeuge betroffen ist. Diese Erzeugung des Wortes ist selbst eine
Vollendung der Betroffenheit von der Sache, aber in einer bestimmten Rich-
tung. Im Wort wird die Sache dargestellt und verstanden. In Der Messingkauf
stellt Berthold Brecht einen Philosophen vor, der iiber das Wesen und die Rolle
der Tragddie spricht. Was der Philosoph hier sagt, macht die Richtung deutlich,
in die Gadamers «Erzeugung des Wortes» geht:

Aber das Klagen, schon wenn es in T6énen, mehr noch, wenn es in Worten erfolgt, be-
deutet eine grofie Befreiung, denn es ist eine Produktion, zu der der Leidende tibergeht.
Er vermischt den Schmerz schon mit einer Aufzihlung der Schlige, er macht schon et-
was aus dem ganz niederschmetternden. Die Betrachtung hat eingesetzt.>!

Das blofle Erleben, das jeder Erfahrung, insbesondere aber der Erfahrung des
Leidens, innewohnt, wird durch die Geburt des bezeugenden Wortes, das der
Sache eine Stimme gibt, verstandlich - und damit auch sozial sinnvoll. Im Cha-
os des blolen Erlebens, in dem alles in eine Vielzahl von Affekten und Eindrii-
cken zu zerfallen droht, bringt das bezeugende Wort die Sache zur Sprache, da-
mit diese Sache auch auflerhalb der individuellen Erfahrung erscheinen kann
und damit der Zeuge selbst auch ein denkendes, kontemplatives Verhaltnis zu
ihr einnehmen kann. Brechts Zitat sagt genau das: Schon die blof3e Aufzihlung
der Schlége, die der Leidende erleidet, impliziert, dass der Schmerz nicht blofler
Schmerz ist, sondern in den ersten Konturen einer Erzdhlung, die die Aufzah-
lung ja ist, produktiv gemacht wird.

30 Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880-1882, Kritische Studienausgabe
Bd. 9, Miinchen 1988, S. 466 (= 11[65]).
31 Brecht, Bertold: Schriften zum Theater, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1963, S. 106.



Gadamer und das Problem des Zeugens

Dariiber hinaus bewahrt das Zeugnis, vor allem wenn es einmal niederge-
schrieben ist, die Erfahrung der Sache, die sich im Laufe der Zeit aufzulosen
und uns sogar zu entgehen droht. Die in diesem weiteren Sinne verstandene
und nicht mehr an ein juristisches Protokoll gebundene Fixierung erhalt somit
auch eine eigene produktive Bedeutung, wie beispielsweise die Zeugenliteratur
zeigt. Wahrheit, so konnen wir mit dem spateren Heidegger sagen, ist auch
gleichbedeutend mit Bewahren, Schiitzen und Verfiigbarhalten in einer Form,
in der sie sich an andere wenden kann.3 Eingedenk Sokrates’ Wort, das er
sprach, nachdem er den Mythos von Er erzahlt hatte: «Und so, Glaukon, wurde
der Mythos bewahrt, ohne verloren zu gehen. Es kann auch uns bewahren und
retten, wenn wir ihm gehorchen.»®® Das Zeugnis, niedergeschrieben als Testa-
ment der bezeugten Sache, wird so zum Platzhalter der Sache, die sich inzwi-
schen vielleicht selbst aufgelost hat oder sonst der Erfahrung unzugénglich ge-
worden ist. Im bezeugenden Wort bleibt sie gegenwirtig und erscheint wieder
beim Lesen oder Horen des Wortes.

Mit diesem letzten Bestandteil des Bewahrens schliefle ich meine Analyse
von Gadamers Beitrag zur zeitgenossischen Diskussion um das Zeugnis. Seine
Hermeneutik, wie wir gesehen haben, bietet verschiedene Anhaltspunkte, um
diese Diskussion voranzutreiben und das Phanomen des Zeugnisses besser zu
verstehen. Auf der Grundlage von Gadamers Werk, so ist auch deutlich gewor-
den, ist es moglich, eine eigene hermeneutische Phinomenologie des Zeugens
zu entwickeln, die den Zusammenhang von Sache, Erfahrung und Interpretati-
on iiber die Grenzen der reinen Erkenntnistheorie hinaus denken kann und die
den bezeugenden und testamentarischen Charakter der Sprache vollstindig of-
fenlegt.

Literaturverzeichnis

Aristoteles: Rhetorik. Ubers. und erldutert von Christof Rapp. Bd. 2. Darmstadt 2002.

Brecht, Bertolt: Schriften zum Theater, Bd. 5. Frankfurt a. M. 1963.

Castelli, Enrico (Hrsg.): Le témoignage. Actes du colloque organisé par le Centre international
d’études humanistes et par IInstitut d’études philosophiques de Rome. Paris 1972.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneu-
tik (GW 1), Tiibingen 1990.

Gadamer, Hans-Georg: «Das Problem der Geschichte in der neueren deutschen Philosophie».
In: Hermeneutik II. Wahrheit und Methode, Erginzungen, Register (GW 2), Tibingen
1990, S. 27-36.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge». In: Hermeneutik
IT (GW 2), Tiibingen 1990, S. 66-76.

32 Heidegger, Martin: Holzwege, Gesamtausgabe Bd. 5, Frankfurt a. M. 1977, S. 348.
33 Platon: Politeia X.621b-c.

155



156 Gert-Jan van der Heiden

Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: Hermeneutik II. Wahrheit und Metho-
de, Erginzungen, Register (GW 2), Ttibingen 1990, S. 184-198.

Gadamer, Hans-Georg: «Text und Interpretation». In: Hermeneutik II (GW 2), Tiibingen
1990, S. 330-360.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Universalitit des hermeneutischen Problems». In: Hermeneutik
IT (GW 2), Tiibingen 1990, S. 219-231.

Gadamer, Hans-Georg: «Grenzen der Sprache». In: Asthetik und Poetik I. Kunst als Aussage
(GW 8), Tiibingen 1990, S. 358-359.

Gadamer, Hans-Georg: «Zur Phinomenologie von Ritual und Sprache». In: Asthetik und
Poetik I. Kunst als Aussage (GW 8), Tiibingen o.]., S. 400-440.

Gadamer, Hans-Georg: « Wer bin Ich und wer bist Du?». In: Asthetik und Poetik II (GW 9),
Tiibingen 1990, S. 383-451.

Heidegger, Martin: «Das Ding». In: Vortrige und Aufsitze (GA 7), Frankfurt a.M. 2000,
S. 165-187.

Heidegger, Martin: Holzwege (GA 5). Frankfurt a. M. 1977.

Heidegger, Martin: Holderlins Hymnen «Germanien» und «Der Rhein» (= Gesamtausgabe,
Bd. 39). Frankfurt a. M. 1999.

Kramer, Sybille / Schmidt, Sibylle / Schiilein, Johannes-Georg (Hrsg.): Philosophie der Zeu-
genschaft. Eine Anthologie. Miinster 2017.

Kramer, Sybille / Weigel, Sigrid (Hrsg.): Testimony / Bearing Witness. Epistemology, Ethics,
History and Culture. London/New York 2017.

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880-1882 (= Kritische Studienausgabe,
Bd. 9). Miinchen 1988.

Platon: «Politeia». Ubers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Samtliche Werke, Bd. 4.
Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011.

Ricceur, Paul: Du texte a action. Essais d’herméneutique II. Paris 1986.

Ricceur, Paul: «L’herméneutique du témoignage». In: Lectures 3. Aux frontiéres de la philoso-
phie, Paris 1994, S. 107-139.

Ricceur, Paul: La mémoire, I’histoire, I’oubli. Paris 2000.

Van der Heiden, Gert-Jan: The Voice of Misery. A Continental Philosophy of Testimony. Alba-
ny 2020.

Van der Heiden, Gert-Jan: « Witnessing and Testimony in Hermeneutic Phenomenology». In:
Research in Phenomenology 52 (3), 2022, S. 311-332.

Van der Heiden, Gert-Jan: « Witnessing the Uninhabitable Place. On the Experience and Tes-
timony of Refugees». In: Research in Phenomenology 52 (2), 2022, S. 223-241.

Wiesel, Elie / Dawidowitz, Lucy S. / Rabinowitz, Dorothy / Brown, Robert McAfee (Hrsg.):
Dimensions of the Holocaust. Evanston 1996.

Wiesel, Elie: «The Holocaust as Literary Inspiration». In: Wiesel, Elie / Dawidowitz, Lucy S. /
Rabinowitz, Dorothy / Brown, Robert McAfee (Hrsg.): Dimensions of the Holocaust,
Evanston 1996, S. 3-23.



Die Grenzen der Expertengesellschaft

Janice Trinh

Einleitung

Die Weisheit und die Tugenden der Menschheit zu kultivieren, steht im Zen-
trum des Projekts einer philosophischen Hermeneutik, die Gadamer in seinem
Hauptwerk Wahrheit und Methode (1960) entwickelt. Dieses Projekt ist in eine
Tradition eingebettet, die im Herzen des Renaissance-Humanismus verankert
ist und gemeinsam mit der praktischen Philosophie von Aristoteles die zwei
wesentlichen Quellen fiir Gadamers Kulturphilosophie bildet. Seine Hermeneu-
tik basiert auf den Schliisselkonzepten des Humanismus, nimlich der Bildung,
dem sensus communis, dem Urteil und dem Geschmack, die eine grundlegende
Rolle in der Kultur des praktischen Urteils und im Erwachen der Sensibilitdten
des Individuums spielen. Diese Konzepte betonen den kritischen Sinn und die
sensible Intelligenz des gebildeten Menschen, der dieses ethische Wissen (Phro-
nesis) praktiziert, sobald er entscheiden muss, was in einer bestimmten Situati-
on zu tun ist und was fiir das Wohl der Gemeinschaft vorzuziehen ist. Gadamer
rehabilitiert das humanistische Bildungsmodell als Vorbereitung auf die Biirger-
schaft, d. h. die Ausbildung einer Person, die in der Lage ist, am Dialog und am
demokratischen Leben teilzunehmen. In seinen reiferen Texten, wie zum Bei-
spiel Verlust der sinnlichen Bildung als Ursache des Verlustes von WertmafSsti-
ben (1979), sowie Der Mensch als Naturwesen und als Kulturtriger und Die
Grenzen des Experten (beide 1989), reflektiert Gadamer iiber die politischen
und sozialen Herausforderungen der modernen Welt im Licht des aristoteli-
schen Modells der praktischen Philosophie. Die spiteren Schriften Gadamers
widmen sich zunehmend der Krise der modernen Welt, die auch eine Krise des
Humanismus und der Kultur ist. Seinen Analysen zufolge vermittelt die heutige
Gesellschaft kein einheitliches Bild von Welt und Kultur mehr. Die Bedeutun-
gen, Werte und Kenntnisse, die unsere pluralistische Welt ausmachen, hitten
heute ihre Konsenskraft verloren, insofern sie nunmehr als das erscheinen, was
sie sind: relative und fehlbare Interpretationen der Welt.

Diese Kulturkrise ist zugleich eine Bildungskrise. In unserer pluralistischen
Gesellschaft, die durch den Relativismus der Werte und Weltinterpretationen
gekennzeichnet ist, wiirde das Erbe der einheitlichen Kultur des griechisch-la-
teinischen Humanismus nicht mehr seine Rolle als bildungs- und kulturbezoge-
ne Referenz erfiillen, was die Fahigkeit, sich ein einheitliches Bild von Welt und
Menschheit zu machen, beeintrichtigen wiirde. Angesichts der Auflésung ihrer
Grundlagen stellt sich die Frage, welche Kultur wir vermitteln sollen und was



158 Janice Trinh

«Bildung» in der heutigen Welt bedeutet. In seinen spateren Schriften fragt sich
Gadamer daher, ob unsere pluralistische Gesellschaft, die auf Expertenwissen
basiert, in der Lage ist, eine Kultur zu vermitteln, die die praktische Intelligenz
und das Urteilsvermogen des Einzelnen fordert. Doch Gadamer verliert nicht
den Mut angesichts der Auflosung der Grundlagen der modernen Welt. Er
greift vielmehr auf das Konzept der Bildung zuriick, um die Fahigkeit der Men-
schen zu fordern, zu dialogisieren und einen Konsens tiber die Werte, das Wis-
sen und die Werke zu finden, die sie bevorzugen und die es zu bewahren gilt.
Gadamer stiitzt sich auf den Humanismus und die praktische Philosophie von
Aristoteles, um iiber die praktischen Probleme nachzudenken, die sich aus der
Technisierung der modernen Welt ergeben, wie die Apologie des Experten, das
Aufkommen der Massenmedien und die Umweltkrise. Seine praktische Philo-
sophie entwickelt sich hauptsichlich um das Thema des Experten, als wesentli-
che Figur unserer Welt, die durch die Schwichung des kritischen Urteils des
aktiven Biirgers gekennzeichnet ist. Gadamers origineller Ansatz, der sich auf
den Dialog konzentriert, trigt gleichzeitig dazu bei, die Beziehungen zwischen
Hermeneutik, Bildung und Kultur zu kliren. In einer demokratischen und plu-
ralistischen Gesellschaft besteht die primére Verantwortung der Schule darin,
das kritische Urteilsvermégen des Schiilers als zukiinftiger Biirger zu entwi-
ckeln, insbesondere durch die Vermittlung von Geschichte und die Forderung
von Aufgeschlossenheit gegeniiber der o6ffentlichen Debatte. Auf diesen Wegen
soll sie dazu beitragen, die praktische Intelligenz des Schiilers zu formen. Diese
Vermittlung von Werten und einem gemeinsamen Sinn ist notwendig, um das
Individuum auf seine Rolle in unserer problematischen Welt vorzubereiten, in
der es Entscheidungen treffen muss.

Gadamer fragt sich jedoch, inwieweit unsere von Experten und anonymer
Verantwortung dominierte Welt die Urteilsfahigkeit des Einzelnen entwickelt,
also die Fihigkeit, die besten Lebensweisen und Werte fiir die Menschheit aus-
zuwihlen. Dabei zielt seine Kritik an der Expertengesellschaft weniger auf die
Rolle des Spezialisten selbst ab, den er fiir unsere komplexe Welt als unverzicht-
bar erachtet, sondern vielmehr auf die Anwendung des biirokratischen Modells
auf alle Bereiche menschlicher Tétigkeit. In einer Welt, in der oft die wissen-
schaftliche Expertise «entscheidet», ist es entscheidend, eine Kultur der zivilen
Debatte zu foérdern, die sich auf das Gesprich konzentriert, an dem wir alle teil-
haben, sowohl Spezialisten als auch Nicht-Spezialisten. Die dialogische Suche
nach verniinftigen Lebensmodellen gehort nicht zur Aufgabe des spezialisierten
Akteurs, der vorgegebene Regeln anwendet, ohne sie notwendigerweise zur Dis-
kussion zu stellen oder seine eigenen Empfindungen einzubringen. Mit anderen
Worten, das Wissen des Experten kann das ethische und praktische Wissen, das
der sozialen Lebenswelt zugrunde liegt, nicht ersetzen.

In dem 14 Jahre vor Wahrheit und Methode veroffentlichten Essay Prome-
theus und die Tragodie der Kultur (1946) betont Gadamer die Gefahr einer



Die Grenzen der Expertengesellschaft

Wissenschaft, die ohne Weisheit und «ohne Maf3» entwickelt wird'. Seine Kri-
tik an der Hybris des Wissens und der menschlichen Technik, die er durch sei-
ne Analyse des Prometheus-Mythos darstellt, ist eine Vorwegnahme seiner Re-
habilitierung der Tugenden des Humanismus, wie die Klugheit und die
praktische Weisheit. Dieser Text, der dem antiken Mythos von Prometheus ge-
widmet ist, zeigt, dass Gadamers gesamtes Nachdenken iiber die Krise der Kul-
tur in der grundlegenden Erfahrung der Angst verwurzelt ist, das heift in seiner
eigenen Sorge um das, was er die «Tragddie» der Kultur nennt. Im Gegensatz
zu Phobien und gewdhnlichen Angsten hat die existentielle Angst kein spezifi-
sches Objekt und bezeichnet die grundlegende anthropologische Erfahrung, aus
der heraus der Mensch iiber das Geheimnis von Leben und Tod nachdenkt. Sie
verweist auf das Unsichere, das Unfassbare und die Leere, kurz gesagt, auf alles,
was unserem Wissen und unserer Kontrolle entgleitet. Das Phidnomen der
Angst ist ein charakteristisches Merkmal des Menschen, der in der Lage ist, im
Logos (durch Sprache) Abstand zu nehmen, was ihn dazu bringt, Fragen zu
stellen und nach Antworten auf diese grundlegende Disposition zu suchen. Ga-
damer iibernimmt von seinem Lehrer Heidegger das Thema der Angst als
Grundstimmung des Daseins angesichts der Exzesse intellektueller und schép-
ferischer Krifte, die die Menschheit zu mafilosem Egoismus und Machtmiss-
brauch treiben.

Erinnern wir uns daran, dass im antiken Mythos das heilige Feuer die Kul-
tur und das Wissen symbolisiert. Indem er es den Menschen schenkt, gibt Pro-
metheus ihnen die Moglichkeit, Behausungen zu errichten, sich zu kleiden,
Werkzeuge herzustellen, zu jagen und Tiere zu ziichten, sich zu warmen, ihre
Nahrung zu kochen und ihre Kiinste und Techniken zu entwickeln. Dieses Ge-
schenk des Wissens und der Technik, das Prometheus den Menschen bringt,
bildet somit die Grundlage der menschlichen Zivilisation. Wie Gadamer es mit
dem Thema der existenziellen Angst herausarbeitet, sind menschliche Kennt-
nisse und kulturelle Schépfungen im Wesentlichen Antworten auf diese ur-
spriingliche Angst, das heifSt Versuche, das Unsichere und Unfassbare zu tiber-
winden, das durch die Geheimnisse des Lebens und des Todes hervorgerufen
wird. Obwohl diese Bemiithungen die existenzielle Angst des Menschen niemals
vollstindig beseitigen konnen, muss der Mensch ein System von Praktiken und
Uberzeugungen schaffen, um seinem Bediirfnis nach Lebenssicherheit gerecht
zu werden und seinem Dasein einen Sinn zu geben. So gelingt es dem Men-
schen, sich in der diesseitigen Welt zu etablieren und zu bestehen, in der einige
Dinge seinem Wissen und seiner Kontrolle entgleiten. Die Traditionen und
Werte, die dem Menschen historisch geholfen haben, der Lebensangst zu be-
gegnen, erfiillen jedoch in unserer sikularisierten und technowissenschaftlichen

1 Hans-Georg Gadamer: «Prometheus und die Tragodie der Kultur» (1946), in: ders.:
Gesammelte Werke, Bd. 9, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993, S. 150-161.

159



160 Janice Trinh

Welt zunehmend weniger diese Funktion. Paradoxerweise hat diese Welt, in-
dem sie uns an sicheres und zuverldssiges Wissen gewohnt hat, das uns die
Kontrolle tiber die Realitit verschaftt, zur Intensivierung der grundlegenden Er-
fahrung der Angst beigetragen, da wir die Unvorhersehbarkeiten und Unsicher-
heiten des menschlichen Lebens und insbesondere das Gefithl der Ohnmacht,
das sie hervorrufen, immer weniger tolerieren wiirden.

Die Grenzen der modernen Wissenschaft
angesichts existenzieller Angst

In unseren sikularisierten und pluralistischen Gesellschaften, die durch den
Verlust traditioneller Orientierungspunkte gekennzeichnet sind, scheint die
wissenschaftliche Expertise inzwischen das erste Bezugssystem zu sein, auf das
die Menschen zuriickgreifen, um Antworten auf ihre grundlegenden Anliegen
zu finden. In diesem Sinne hat sie die anderen Glaubens- und Bezugssysteme
ersetzt. Obwohl die technowissenschaftliche Expertise es uns ermoglicht, viele
Aspekte unseres Lebens zu verstehen und zu kontrollieren, betont Gadamer,
dass sie viele Probleme ungeldst lasst und nicht in der Lage ist, alle lebenswich-
tigen Entscheidungen der Menschheit zu tibernehmen, insbesondere diejenigen,
die das gute Leben und das Gemeinwohl einer Gesellschaft betreffen. Diese sind
eminente politische Fragen, fiir die die Wissenschaft niemals endgiiltige Ant-
worten haben wird. Gadamers praktische Hermeneutik, die auf einem Ideal der
Weisheit basiert, lehrt uns, dass die Menschheit sich nicht mit einer technowis-
senschaftlichen Organisation des gemeinsamen Lebens zufriedengeben kann,
dass dieses vielmehr durch den verniinftigen Dialog und die demokratische Be-
teiligung des gebildeten Biirgers gestaltet wird. Doch unsere biirokratisierte und
rationalisierte Welt, die durch eine Fragmentierung der Aufgaben gekennzeich-
net ist, erzeugt heute das, was Gadamer als das Problem der anonymen Verant-
wortung bezeichnet. Tatsdchlich behauptet Gadamer, zusammen mit seinem
Vorginger in Heidelberg, Karl Jaspers, dass unsere Zeit eine Zeit der anonymen
Verantwortung ist, in der die Organisation der Gesellschaft vor allem im Vor-
feld individuellen Handelns stattfindet, durch eine komplexe und entkorperte
Regulierung, die nicht immer dem verniinftigen Austausch unterliegt: «In der
Tat, man kann den nicht mehr benennen, der verantwortlich ist und dem man
verantwortlich ist. Keiner von uns ist es.»? Wenn die existenzielle Angst eine
grundlegende menschliche Disposition ist, macht Gadamer uns darauf auf-
merksam, dass unsere durch instrumentelle Vernunft gepragte Welt das Gefiihl
des Kontrollverlustes angesichts der Unsicherheiten des menschlichen Lebens

2 Hans-Georg Gadamer: «Angst und Angste», in: ders.: Uber die Verborgenheit der Ge-
sundheit. Aufsitze und Vortrige, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 197.



Die Grenzen der Expertengesellschaft

verstirkt, weil sie den modernen Menschen von den Entscheidungen aus-
schlief3t, die die res publica betreffen.

In seinem 1993 erschienenen Text Angst und Angste schligt Gadamer vor,
dass die Bemiithungen des menschlichen Wissens Antworten auf diese ur-
spriingliche Angst sind. Im Laufe der Menschheitsgeschichte hat der Mensch
alle méglichen Praktiken, Werte und Briauche erfunden, um seinem Bediirfnis
nach Lebenssicherheit gerecht zu werden. Denn es gehort zur Grundverfassung
des Menschen, «daf8 er bei sich zu Hause sein will, um, von aller Bedrohung
zurilickgezogen, im Vertrauten, Griffbereiten und Begriffenen von aller Angst
frei zu sein».? Im Kontext des Niedergangs von Traditionen und des individuel-
len und kollektiven Engagements in unseren Gesellschaften sei ein « Ansteigen
der Angst in unserer gegenwirtigen Welt zu beobachten».* Und dies nicht nur,
weil die Religionen, die seit Jahrtausenden in der Menschheitsgeschichte dieses
Bediirfnis nach Sicherheit stillten, indem sie Antworten auf die grundlegenden
Anliegen der Menschheit bieten, dies immer weniger tun. Es ist auch, weil uns
die moderne Wissenschaft daran gewohnt hat, in allen erdenklichen Situationen
tiber ein «Wissen der Beherrschung» zu verfiigen, was unser Bediirfnis nach
Gewissheit verstarkt hat. Wir tolerieren die Unvorhersehbarkeit und Unsicher-
heit, die ein Gefiihl der Ohnmacht hervorrufen, wie zum Beispiel das Auftreten
von Krankheiten oder Naturkatastrophen, schlecht und streben um jeden Preis
danach, Zugang zu einem verldsslichen und genauen Wissen zu erhalten, das
uns eine gewisse Kontrolle verschafft (wie das medizinische Wissen). Daher
unser Interesse an den Naturwissenschaften, die uns «Fakten» und zuverlissige,
prézise Daten présentieren, die fiir den Menschen eine gewisse Sicherheit bie-
ten. Sie fithren ihn sogar dazu, bestimmte Angste zu verlernen, zum Beispiel die
Angst vor dem Gewitter. Wenn die existenzielle Angst schon immer Teil des
Lebens und des Wesens des Menschen war, insofern er ein denkendes Wesen
ist, das sich stdndig Fragen stellt, wiirde sie in der technowissenschaftlichen Zi-
vilisation eine besondere Wendung nehmen. Im Kontext der biirokratisierten
und rationalisierten Welt, die auf der Arbeitsteilung basiert, sind die Prinzipien,
die «die gesamte Ordnung des Daseins» regeln, zunehmend entkorperlicht und
operieren im Vorfeld unseres Handelns.

Obwohl ihr Beitrag zur Gesellschaft unerlésslich ist, konnen die Experten
nicht allein alle Probleme unserer Zivilisation, die uns Sorgen bereiten und uns
angstigen, bewiltigen. Wir sehen also, dass das Thema der Angst eng mit der
Frage des sozialen Engagements des Biirgers verbunden ist, der angesichts der
Herausforderungen unserer Welt Verantwortung tibernimmt, einer Welt, die
vielmehr eine wachsende Apathie gegeniiber 6ffentlichen Angelegenheiten her-
vorruft. Gadamer identifiziert mehrere Faktoren, die zum Riickgang des politi-

3 Ebd,, S. 191.
4 Ebd,, S. 195.

161



162 Janice Trinh

schen Engagements der Einzelnen und ihrer Fahigkeit, sich eine eigene Mei-
nung zu bilden, beitragen, darunter der tiberméflige Fernsehkonsum bei Klein-
kindern und die Rolle der Massenmedien in unseren Gesellschaften. Sein eige-
nes Urteil zu kultivieren, ist unerldsslich, um den technischen und
technologischen Fortschritt der Industriegesellschaft zu tiberleben: «[...] ich
bleibe dabei, dass es menschliche Krifte sind, um die es geht, wenn man sich
erziehen und sich bilden will, und dass nur dann, wenn uns das gelingt, wir
auch die Fortschritte der Technologie und des Maschinenwesens ohne Schaden
tiberleben werden.»®

Die Grenze der Expertengesellschaft:
Unsere Verantwortung fir die Zukunft,
eine Aufgabe, die jedem von uns obliegt

Indem er das Thema der existenziellen Angst, diese grundlegende menschliche
Disposition, die untrennbar mit unserem Gefiihl der Endlichkeit verbunden ist,
wieder aufgreift, hebt Gadamer hervor, dass man sich nicht allein auf die
Meinung von Experten verlassen kann, um die Fragen der Menschheit zu be-
antworten und Losungen fiir die Probleme der modernen Welt zu finden. Das
Modell einer technowissenschaftlichen Verwaltung der Gesellschaft wird gleich-
zeitig infrage gestellt, da es die Biirgerbeteiligung einschranken und die Indivi-
duen entmiindigen wiirde, die zunehmend von den Diskussionen {iber die Or-
ganisation des gemeinsamen Lebens und dessen Zielsetzungen ausgeschlossen
wiren. Daher die Intensivierung des Angstgefiihls, von der Gadamer spricht.
Jede einzelne Person wiirde sich machtlos angesichts der Ereignisse fiihlen, die
das Wohl der Menschheit bedrohen, da die Prozesse und Strukturen, die die
Ordnung der Welt regeln, sich ihrer Kontrolle und sogar ihrem Verstindnis
entziehen wiirden. In einem Text von 1989 mit dem Titel Der Mensch als Na-
turwesen und als Kulturtriger hebt Gadamer die Grenzen der wissenschaftli-
chen Forschung gegeniiber den unerkldrten Geheimnissen des Ursprungs des
Lebens, des Sinns der Existenz und des Todes hervor, die das menschliche Be-
wusstsein seit Tausenden von Jahren beschiftigen. Gadamer schlagt darin vor,
dass die «Sprache» der modernen Wissenschaft nicht geeignet sei, die grofien
Fragen auszudriicken, die uns alle als Menschen betreffen und traditionell dieje-
nigen der Philosophie waren. Das Verstindnis und die Organisation der prakti-
schen Welt erfordert eine geistige Sensibilitét, die es ermdglicht, zwischen dem
zu unterscheiden, was dem kollektiven Wohlbefinden zutraglich ist, und dem,
was es nicht ist, und Lebensweisen zu erkennen, die mit der Vision der Gesell-

5 Hans-Georg Gadamer: Erziehung ist sich erziehen. Heidelberg: Kurpfilzischer Verlag
2000, S. 48.



Die Grenzen der Expertengesellschaft

schaft, die wir als die beste erachten, éibereinstimmen. Gadamer stellt jedoch
fest, dass die Rdume, die fiir Diskussionen iiber die allgemeine Frage der Ver-
besserung des menschlichen Lebens geeignet wiéren, in unserer verwalteten
Welt eingeschrankt sind und stattdessen in eine Art wahlloser Fithrungslosig-
keit miinden. In diesem Zusammenhang warnt uns Gadamer vor der Versu-
chung, die Probleme, die unsere Gesellschaften betreffen, durch Anwendung
des biirokratischen Modells zu bewiltigen, das auf instrumenteller Rationalitat
basiert und charakteristisch fiir technowissenschaftliche Gesellschaften ist. Die-
ses Organisations- und Verwaltungsschema, das auf der unpersonlichen An-
wendung von Regeln und Verfahren durch spezialisierte Agenten beruht, sei
nicht geeignet, die menschlichen Angelegenheiten zu verstehen.

Wenden wir uns nun der Frage der Vorherrschaft des Experten im sozia-
len und politischen Leben moderner Gesellschaften zu. In seinem 1989 verdof-
fentlichten Text Die Grenzen des Experten geht Gadamer von der Feststellung
aus, dass unser soziales, politisches und rechtliches System dem Experten, dem
man viele wichtige Entscheidungen anvertraut, zunehmend Aufmerksamkeit
schenkt. Dies ist fiir ihn problematisch, insofern als die Kompetenz der Wissen-
schaft nicht alle unsere Fragen beantworten kann. Doch die Experten stehen
enorm unter Druck seitens der Gesellschaft, die erwartet, dass sie auf all unsere
Anliegen Antworten liefern, selbst wenn die Probleme tiber ihre Kompetenz
oder ihren Fachbereich hinausgehen. Das bemerkt Gadamer, wenn er behaup-
tet, dass «die Grenzen der wissenschaftlichen Aussage dem gesellschaftlichen
Bediirfnis nach richtungweisenden Auskiinften oft nicht geniigen».¢ Dies wird
jedes Mal offensichtlich, wenn die Welt von neuen Priifungen, Konflikten oder
Kriegen heimgesucht wird. Selbst wenn die Experten zu einem bestimmten
Thema noch sehr wenig wissen, sind sie oft gezwungen, sich unter dem Druck
der Offentlichkeit zu duflern. Dies wurde wihrend der letzten Gesundheitskrise
besonders deutlich. Es ist dringend notwendig, dass die Menschen erkennen,
dass sie sich ihrer Pflicht, als Individuen zu wiéhlen, nicht entziehen kénnen.
Dies betrifft insbesondere praktische Entscheidungen ethischer und politischer
Art, bei denen es darum geht, festzustellen, was das Verniinftigste zu tun ist,
denn die Wissenschaft — das Wissen des Experten - kann das Wissen um das
Gute nicht ersetzen.”

Gadamer bedauert, dass die Wissenschaft inzwischen vorgibt, in allen Be-
reichen unseres Daseins fiir uns denken zu kénnen. Wenn man sich die Defini-
tion des Expertenbegriffs ansieht, stellt man fest, dass wir ihm heute tendenziell
eine Rolle zuschreiben, die ihn von der «bescheideneren» Funktion, die er lan-
ge Zeit in der Menschheitsgeschichte innehatte, ablenkt. Gadamer macht uns

6 Hans-Georg Gadamer: «Die Grenzen des Experten», in: ders.: Das Erbe Europas, Ti-
bingen: Mohr Siebeck 1998, S. 140.
7 Ebd., S. 143-144.

163



164 Janice Trinh

darauf aufmerksam, dass das lateinische Wort expertus urspriinglich eine Per-
son bezeichnet, «die Erfahrungen gemacht hat»:

Es ist kein Beruf, Erfahrungen zu machen und gemacht zu haben, das heifit, erfahren zu
sein. Aber es ist ein Beruf geworden, zwischen der Wissenschaftskultur der Moderne
und ihren gesellschaftlichen Ausformungen in der Praxis des Lebens zu vermitteln. Der
Experte hat also eine Zwischenstellung. Er ist nicht Inbegriff des Wissenschaftlers oder
gar des Forschers und Lehrers. Der Experte steht zwischen der Wissenschaft, in der er
Kompetenz besitzen mufi, und der gesellschaftlichen politischen Praxis. Damit ist be-
reits klar, daf3 er keine iiberlegene Instanz fiir letzte Entscheidungen darstellt.?

Gadamer fahrt fort, indem er unsere Aufmerksamkeit auf das deutsche Wort
«Gutachter» lenkt und uns darauf hinweist, dass das Wissen und Kénnen des
Gutachters Elemente von Unentschlossenheit und ungefihren Bewertungen
enthilt und durch den Beitrag anderer ergénzt werden muss: « Gutachten heif3t
und in Gutachten klingt etwas von dem an, was wir in <achten> und <erachten»
meinen. Meines Erachtens, sagt einer und meint damit: Ich weif8 das nicht so
absolut genau, so dafl man noch andere danach fragen sollte.»? Der Experte
kann zwar gehort werden, aber er ist nicht derjenige, dem die letzte Entschei-
dung obliegt. Er sollte sich daher nicht an die Stelle des eigentlichen Entschei-
ders setzen:

Der Gutachter oder der Experte ist ferner den eigentlichen Entscheidungstragern im ge-
sellschaftlich-politischen Leben untergeordnet. So ist es auch tatsichlich etwa in der
Rechtsordnung fixiert. Ein Gericht ist nicht gezwungen, die Gutachten der Sachverstin-
digen als entscheidend fiir die Tatbeurteilung oder Urteilsfindung zugrunde zu legen.»"®

Laut Gadamer ist dies in der heutigen sozialen und juristischen Welt zuneh-
mend nicht mehr der Fall, in der der Stimme des wissenschaftlichen Experten
eine iibermiflige Bedeutung beigemessen wird. In groflen Gerichtsverfahren
zum Beispiel, ist es oft wichtiger, einen renommierten Experten auf seiner Seite
zu haben, als von einem kompetenten Anwalt vertreten zu werden, der frither
die am meisten respektierte Person war und im Franzosischen le Maitre ge-
nannt wird. Gadamer sieht einen Zusammenhang zwischen der Uberbewertung
der Rolle des Experten und der zunehmenden Komplexitit unseres gesamten
administrativen, industriellen, kommerziellen und privaten Lebens, die zu einer
wachsenden Unsicherheit bei den Entscheidern fiihrt." In der modernen In-
dustriegesellschaft ist der Einzelne immer mehr gezwungen, Regeln auf unper-
sonliche Weise anzuwenden, ohne notwendigerweise tiber die Griinde nachzu-

8 Ebd., S. 136-137.
9 Ebd., S. 137.

10  Ebd.

1 Ebd.,, S. 138.



Die Grenzen der Expertengesellschaft

denken, die diesen zugrunde liegen, das heifit iiber deren verniinftigen und
sinnvollen Charakter. Die zunehmende Unsicherheit der Entscheidungstrager
wire dann ein Symptom fiir die Komplexitat der sozialen Organisation, in der
es weniger iiblich ist, selbst Entscheidungen zu treffen. Es ist jedoch zu beach-
ten, dass wir in den hyperkomplexen Gesellschaften, wie den unseren, nicht
mehr auf die Meinung kompetenter und anerkannter Experten verzichten kon-
nen. Diese bringen ein Wissen ein, das fiir das Funktionieren unserer hoch dif-
ferenzierten und spezialisierten Welt unerlésslich ist, die stdndig neue Heraus-
forderungen mit sich bringt - Herausforderungen, die in der griechischen Polis
von Aristoteles und Platon, deren Organisation weit weniger komplex war,
nicht existierten.

Gadamer stellt das Wissen und die Kompetenz moderner Experten, die zur
Entwicklung der menschlichen Fihigkeiten beitragen, nicht infrage. Man kann
sogar in dieser Proliferation von Spezialisten ein Zeugnis fiir eine Verbesserung
des Zugangs zu qualitativ hochwertiger Bildung in unseren Gesellschaften se-
hen, was zu Gadamers Konzept der Bildung gehort. Wir miissen anerkennen,
dass das Urteil der Experten zur Bildung unseres Geistes beitragt und uns hilft,
Dinge zu verstehen, die uns entgehen oder unsere Fihigkeiten tibersteigen. Es
ist jedoch wichtig, sich zu fragen, ob die Professionalisierung, die unsere Uni-
versititen beférdern und die auf dem Modell des Spezialisten und der Beherr-
schung beruflicher Kompetenzen basiert, wirklich dazu beitrdgt, den Takt und
die Sensibilitat fiir unterschiedliche Situationen zu entwickeln, die notwendig
sind, um das zu erkennen, was fiir den anderen gut ist. Was Gadamer kritisiert,
ist die heutige Ausweitung der Autoritdt von Experten auf Bereiche, die nicht in
ihren direkten Zustandigkeitsbereich fallen, das heif3t auf Bereiche, die sowohl
die Fahigkeiten des gewohnlichen Biirgers als auch die des Experten iibersteigen
und zu gewissen «Fehlentwicklungen» fithren konnten. Es ist jedoch bemer-
kenswert, dass es oft andere Experten sind, die uns helfen, sich der Moglichkeit
solcher Fehlentwicklungen bewusst zu werden."?

Obwohl die Gesellschaft erwartet, dass die Wissenschaft in der Lage ist,
Antworten auf Fragen zu geben, die die Organisation des menschlichen Lebens
betreffen, behauptet Gadamer, dass diese Fragen die Grenzen wissenschaftlicher
Erkenntnis iiberschreiten. Dennoch sind Experten zunehmend gezwungen, sich
zu Themen zu duflern, die tiber ihre Expertise hinausgehen, um dem dringen-
den Informationsbedarf einer Gesellschaft gerecht zu werden, die generell keine
Unsicherheit mehr toleriert. Dies versucht Gadamer anhand einer Anekdote
tiber seinen Vater, einen Chemiker, zu verdeutlichen, den man gelegentlich auf-

12 Denken wir an Whistleblower, etwa im Bereich der kiinstlichen Intelligenz: Vgl. Top AI
Scientists Warn: Risk of Extinction from Al on Scale with Nuclear War, Erklarung des Center
for AT Safety, Mai 2023, online unter: https://www.safe.ai/press-release (letzter Zugriff: 2.9.
2024).

165


https://www.safe.ai/press-release

166 Janice Trinh

forderte, als Forscher-Experte in komplexen Vergiftungsprozessen Stellung zu
nehmen:

Das Gericht will wissen, was mdglich war. Dafl immernoch Moglichkeiten offengelassen
werden miissen, ist in gewissen Fillen aber unvermeidlich. [...] Dennoch gibt es etwa
bei Vergiftungsprozessen eine Reihe von unbekannten Faktoren, die unter Umstinden
dieselben Symptome und Folgen gezeitigt haben konnen wie die von der Anklage ver-
mutete Vergiftung."®

Da sein Vater «ein echter Forscher» war, der stets darauf bedacht war, alles zu
betonen, was wir noch nicht wissen, hatte Gadamer den Eindruck, «dass die
Gerichte mit seinen Gutachten nie sehr gliicklich waren»'4. Er verweist auch auf
das Beispiel des Nuklearunfalls von Tschernobyl, dessen langfristige Folgen
zwangsldufig die Kompetenz der Wissenschaft iiberstiegen. Wichtiger ist je-
doch, darauf hinzuweisen, dass die Verantwortung, an politischen Entscheidun-
gen teilzunehmen, nicht nur beim Experten liegt. «Diese letztere Verantwort-
lichkeit teilt er freilich im Grunde mit jedem von uns, sofern wir alle politische
Biirger sind und die Verantwortung fiir das, was da geschieht, mittragen mis-
sen.»'® Mit anderen Worten, in dem Mafle, in dem wir heute in einer Welt le-
ben, die uns Zugang zu den Expertenmeinungen von Forschern in allen Tétig-
keitsbereichen und zu den technowissenschaftlichen Fortschritten gibt, die uns
helfen, mit allen moglichen Problemen umzugehen, ist es entscheidend, dass
wir uns der eigenen Verantwortung fiir das Gemeinwohl als Biirger und Mit-
glieder der Gesellschaft bewusst bleiben. Es ist wichtig, die Verantwortung fiir
die Entscheidungen zu iibernehmen, die wir in unserem eigenen Leben treffen
und die Auswirkungen auf unsere Zukunft und die unserer Kinder haben wer-
den. Gadamer betont daher unsere ethische Pflicht, tiber unsere unmittelbaren
Interessen hinauszudenken und zu lernen, Entscheidungen zu treffen, die die
anderen beriicksichtigen. Unsere rationalisierten Gesellschaften jedoch schréin-
ken zunehmend die Fahigkeit des Einzelnen zu handeln und zu wihlen ein, da
dieser nunmehr «als Funktion im Ganzen einer rationalen Ordnung» behandelt
wird'é. Anstatt sein Wissen und Konnen einzusetzen, um Ziele zu erreichen, die
fir ihn sinnvoll sind, wird der moderne Mensch in den Dienst von Funktionen
und Maschinen innerhalb selbstregulierender Systeme gestellt. Gadamer sieht

13 Ebd, S. 139-140.

14 Ebd., S.139.

15 Ebd., S. 155.

16 Hans-Georg Gadamer: «Verlust der sinnlichen Bildung als Ursache des Verlustes von
Wertmafstiben», in: Der Mensch ohne Hand oder Die Zerstorung der menschlichen Ganzheit.
Ein Symposion des Werkbundes Bayern, Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1979, S. 21.



Die Grenzen der Expertengesellschaft

darin «eine neue universale Sklavenhaltung tiber die Menschheit gekommen»,
die aus der Logik unseres gesamten Zivilisationsprozesses resultiere’”.

Wie die gadamerianische Kritik an der Expertengesellschaft zeigt, ist die
Pluralitit von Meinungen und moglichen Interpretationen innerhalb der wis-
senschaftlichen Gemeinschaft einerseits eine Quelle der Reflexion und Diskussi-
on, die dem gewdhnlichen Biirger helfen kann, sein eigenes Urteil zu bilden.
Andererseits wiirde jedoch unsere technowissenschaftliche Welt die Meinung
von Experten auf Kosten des praktischen Urteils der anderen Biirger priorisie-
ren. Die Wissenschaft, die laut Gadamer die grofite soziale Macht unserer Zeit
ist, wiirde somit eine «anonyme Gegenmacht zum Urteil» darstellen: «Ich be-
schreibe, dass hier die Wissenschaft zu einer anonymen Gegenmacht gegentiber
der Urteilskraft geworden ist.»'® In der heutigen Welt setzt sich oft die Meinung
der « Wissenschaft» durch, die des Spezialisten, der sein Fachwissen unperson-
lich anwendet, das heiflt, ohne seine eigenen Werte einzubringen. Mit anderen
Worten, in der heutigen Zeit wiirde vor allem die Wissenschaft «entscheiden».
Gadamer verliert angesichts des Riickzugs aus dem sozialen Leben, der unsere
Gesellschaften pragt, nicht die Hoffnung. Er ist der Ansicht, dass es immer
noch moglich ist, diesen Riickzug durch seine auf das Gesprich zentrierte Kul-
turkonzeption zu tiberwinden, an dem wir alle teilhaben. Das humanistische
Modell der Bildung fordert die Diskussion zwischen Spezialisten und den Dia-
log zwischen Wissenschaft, Biirger und Philosophie. Dieses auf den Dialog aus-
gerichtete Bildungsideal betont die Fahigkeit des modernen Individuums, sein
freies Urteil in einer verwalteten Welt zu iiben, die oft dazu neigt, seine Fihig-
keit, eigenstindig zu handeln und zu wihlen, einzuschrinken. Es ist von we-
sentlicher Bedeutung, dass der gewdhnliche Biirger trotz der Grenzen seines ei-
genen Wissens und seiner Vorurteile in allen Entscheidungen seiner eigenen
Erfahrung selbst denkt und urteilt. Indem er diese Fahigkeit entwickelt, selbst
zu denken und eigene Entscheidungen zu treffen, wird er in der Lage sein, be-
stimmte Dinge zu billigen und zu missbilligen, sie zu kritisieren, und er wird in
der Lage sein, seine Stimme im unendlichen Gesprich der Gesellschaft einzu-
bringen, in dem die wichtigen Entscheidungen der politischen Akteure und Re-
gierungen wurzeln. In diesem Sinne ist Gadamer iiberzeugt, dass die Bemiihun-
gen zur Forderung der sensiblen Intelligenz des Biirgers, auch sensus communis
genannt, geférdert werden sollten.

17 Ebd.

18 Hans-Georg Gadamer: «Menschenbild und Lebensgestaltung», in: Hessische Hochschul-
wochen fiir staatswissenschaftliche Fortbildung: 5.-11. Mai 1968, Bad Wildungen. Vortrige (=
Gehlenbuch 4880, Bd. 63: Der Mensch und seine Umwelt), Bad Homburg v. d. H./Berlin/Zii-
rich: Verlag Dr. Max Gehlen 1969, S. 149.

167



168 Janice Trinh

Schlussfolgerung

Ausgehend vom humanistischen Konzept der Bildung und der praktischen Phi-
losophie des Aristoteles entwickelt Gadamer eine Hermeneutik, die auf dem
unendlichen Gesprach zwischen Gesprachspartnern, sowohl Spezialisten als
auch Nicht-Spezialisten, basiert und wesentlich ist, um dem sozialen Riickzug
und der anonymen Verantwortung zu widerstehen, die unsere Zeit kennzeich-
nen. Die Aufgabe der Bildung besteht darin, den Einzelnen aus dem engen
Kreis der Eigeninteressen herauszufithren und ihn zur Teilnahme am o6ffentli-
chen Leben zu bewegen, wo er der Andersartigkeit pluraler Horizonte ausge-
setzt ist, mit denen er aufgefordert ist, zu dialogisieren und einen gemeinsamen
Konsens zu finden.

Der moderne Mensch kann sich nicht nur auf wissenschaftliches und tech-
nisches Wissen berufen, um zu wissen, wie er sein Leben fithren soll: Er
braucht auch Kultur. Seine menschliche Bedingung, die von Natur aus «unvoll-
stindig» und «formlos» ist, macht es notwendig, dass er eine Bildung erhalt,
oder anders gesagt, dass ihm eine Kultur vermittelt wird. Diese Vermittlung
von Werten und einem gemeinsamen Sinn ist notwendig, um den Einzelnen
darauf vorzubereiten, in unsere problematische Welt einzutreten, in der man
sich nicht nur auf die Entscheidungen von Experten verlassen kann, die haupt-
sichlich das Modell einer technowissenschaftlichen Gesellschaftsverwaltung an-
wenden wiirden.

Gadamers Analysen der Figur des zeitgendssischen Experten haben den
Verlust von Rdumen fiir Freiheit und Handlung in modernen Gesellschaften
hervorgehoben, in denen der Spezialist inzwischen eine zentrale Rolle ein-
nimmt. Die zunehmende Komplexitit der sozialen Regelungsprozesse, die zu-
nehmend vor dem individuellen Handeln stattfinden, verscharft das, was Gada-
mer als das Phanomen der anonymen Verantwortung bezeichnet hat. Um
dieser Tendenz zu widerstehen, ist es entscheidend, dass der Einzelne seine Fa-
higkeit kultiviert, sein Wissen weise einzusetzen und die besten Lebensweisen
fur die Gemeinschaft durch biirgerlichen Diskurs und Dialog mit anderen zu
erkennen.

Trotz des Fortschritts des Wissens zweifelt Gadamer daran, dass die wis-
senschaftliche Expertise alle lebenswichtigen Entscheidungen unserer Welt be-
stimmen kann, und betont vielmehr, dass sie viele Probleme ungelost ldsst. Das
Konnen des Spezialisten kann nicht das ethische Wissen ersetzen, das in allen
praktischen Lebenssituationen erforderlich ist, die Elemente von Unsicherheit
und Nuancen enthalten, in denen keine Technik die Handlung sicher diktieren
kann und in denen man lernen muss, sein sensibles Urteil anzuwenden.

Die Tugenden der Demut, der Offenheit gegeniiber anderen und des Dia-
logs, die in der gadamerianischen Kultur verankert sind, scheinen in unserer
pluralistischen Welt, die heute eine Krise der Fundamente durchmacht, zu we-



Die Grenzen der Expertengesellschaft

nig gepflegt und geehrt zu werden. Diese Tugenden sind jedoch unerlésslich,
um einen gemeinsamen Konsens mit anderen zu finden und die Diskussionen
tiber die Zukunft einer Gesellschaft fortzusetzen.

Bibliographie
1. Werke von Hans-Georg Gadamer

Gadamer, Hans-Georg: L’Art de comprendre. Ecrits I: Herméneutique et tradition philosophi-
que. Ubers. von M. Simon. Paris: Aubier 1982.

- : L’Art de comprendre. Ecrits II: Herméneutique et champ de I'expérience humaine. Ubers.
von I. Julien-Deygout, P. Forget, P. Fruchon, J. Grondin und J. Schouwey. Paris: Aubier
1991.

- : Das Erbe Europas. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989.

- : Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles. Heidelberg: Carl Winter Universitits-
verlag 1978.

- : Erziehung ist sich erziehen. Heidelberg: Kurpfalzischer Verlag 2000.

- : Esquisses herméneutiques. Essais et conférences. Ubers. von J. Grondin. Paris: Vrin 2004.

- : Gadamer in Conversation. Hrsg. von R. E. Palmer. New Haven/London: Yale University
Press 2001.

- : Gesammelte Werke. 10 Bde. Tiibingen: Mohr Siebeck 1985-1995.

- : Hermeneutik, Asthetik, praktische Philosophie: Gespréiche mit Hans-Georg Gadamer. Ber-
lin: Akademie Verlag 1992.

- : Langage et vérité. Ubers. von J.-C. Gens. Paris: Gallimard 1995.

- : Philosophie de la santé. Paris: Grasset & Fasquelle/Mollat 1998.

- : La philosophie herméneutique. Ubers. von J. Grondin. Paris: Presses universitaires de
France 1996.

- : Philosophische Lehrjahre. Eine Riickschau. Frankfurt a. M.: Klostermann 1977.

~ : Praise of Theory. Ubers. von C. Dawson. New Haven: Yale University Press 1999.

- : The Relevance of the Beautiful and Other Essays. Cambridge: Cambridge University Press
1986.

- : Rhetorik und Hermeneutik. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1976.

~ : Uber die Verborgenheit der Gesundheit: Aufsitze und Vortriige. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1993.

- : Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophischen Hermeneutik. Ttibingen: Mohr
Siebeck 1960.

169



170

Janice Trinh

2. Aufsatze von Hans-Georg Gadamer

Gadamer, Hans-Georg: «Angst und Angste», in: ders: Uber die Verborgenheit der Gesundheit.

Aufsitze und Vortrdge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 191 ff.

: «Bildung», in: Bildungstheorien: Probleme und Positionen. Freiburg/Basel/Wien: Herder

1978.

: «Die Bildung zum Menschen: Der Zauberflote anderer Teil», in: ders.: Vom geistigen Lauf

des Menschen: Studien zu unvollendeten Dichtungen Goethes (= Gesammelte Werke,
Bd. 9). Tiibingen: Mohr Siebeck 1949, S. 80-111.

: «La contribution de la poésie a la recherche de la vérité», in: L’actualité du beau. Ubers.

von E. Poulain. Paris: Alinéa 1992.

: «Culture and Media», in: Cultural-Political Interventions in the Unfinished Project of En-

lightenment. Cambridge/London: MIT Press 1992.

: «Culture and the Word», in: Praise of Theory. Ubers. von C. Dawson. New Haven: Yale

University Press 1999 [Erstveroff. 1980].

: «Die gemeinschaftsbildende Kraft der Kultur: Ein Beitrag zur Umformung deutschen

Geisteslebens», in: Gottinger Universitits-Zeitung, Nr. 8 (1946), S. 4-6.

: «Die Kultur und das Wort», in: ders.: Lob der Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983.
: «Ethos und Ethik», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 3. Tiibingen: Mohr Siebeck 1985,

S. 350-374.

: «Ethos und Logos», in: Anodos. Festschrift fiir Helmut Kuhn (Acta humaniora). Wein-

heim: VCH Verlagsgesellschaft 1989.

: «Freundschaft und Selbsterkenntnis: Zur Rolle der Freundschaft in der griechischen

Ethik», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 7. Ttibingen: Mohr Siebeck 1985, S. 396-406.

: «Hermeneutics and Logocentrism», in: Dialogue and Deconstruction: The Gadamer-Der-

rida Encounter. Albany: State University of New York Press 1989, S. 114-125.

: «Hermeneutics and Social Sciences», in: Philosophy & Social Criticism, Jg. 2 (1975).
: «L’homme et le langage», Ubers. von J. Schouwey.in: Revue de théologie et de philosophie

(Lausanne) 1986, S. 11-19.

: «Humanismus heute?», in: Die Wissenschaft und das Gewissen: Antike als Grundlage fiir

Deutung und Bewiiltigung heutiger Probleme (= Die Humanistische Bildung, H. 15).
Korb: Wiirttembergischer Verein zur Forderung der humanistischen Bildung/Klett
Druck 1992, S. 57-70.

: «Humanismus und die industrielle Revolution», in: Konstanten fiir Wirtschaft und Gesell-

schaft. Festschrift fiir Walter Witzenmann zu seinem 80. Geburtstag. Konstanz: Labhard
1988, S. 196-207.

: «In den Fesseln der Biirokratie: Notstand in Deutschlands dltester Universitat», in: Christ

und Welt: Deutsche Wochenzeitung (Stuttgart) 1956.

: «Jusqu’a quel point la langue préforme-t-elle la pensée?», in: Démythisation et idéologie.

Paris: Aubier 1973.

: «Logik oder Rhetorik. Nochmals zur Frithgeschichte der Hermeneutik», in: ders.: Gesam-

melte Werke, Bd. 2. Tiibingen: Mohr Siebeck 1976, S. 292-300.

: «Der Mensch als Naturwesen und als Kulturtrager», in: Mensch und Natur: Auf der Suche

nach der verlorenen Einheit. Frankfurt a. M.: Josef Knecht 1989, S. 9-30.

: «On Man’s Natural Inclination towards Philosophy», in: Universitas: A German Review of

the Arts and Sciences, Quarterly English Language Edition (Stuttgart 1973).



Die Grenzen der Expertengesellschaft

: «Menschenbild und Lebensgestaltung», in: Hessische Hochschulwochen fiir staatswissen-
schaftliche Fortbildung: 5.-11. Mai 1968, Bad Wildungen. Vortrige (= Gehlenbuch 4880,
Bd. 63: Der Mensch und seine Umwelt). Bad Homburg v. d. H./Berlin/Ziirich: Dr. Max
Gehlen 1969, S. 133 -149.

: «Der Mensch und seine Hand im heutigen Zivilisationsprozef: Philosophische Aspekte»,
in: Universitas 34 (1979), S. 273-280.

: «Mythos und Logos», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 8. Tiibingen: Mohr Siebeck 1981,
S.170-173.

: «Mythos und Vernunft», in: Gegenwart im Geiste. Festschrift fiir Richard Benz. Hamburg:
Christian Wegner 1954, S. 64-71.

: «Mythos und Wissenschaft», in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Teilbd. 2 (=
Enzyklopddische Bibliothek). Freiburg/Basel/Wien: Herder 1981, S. 5-42.

: «Notes on Planning for the Future», in: Daedalus: Journal of the American Academy of
Arts and Sciences (1966), S. 572-589.

: «Zur Phéanomenologie von Ritual und Sprache», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 8. Tii-
bingen: Mohr Siebeck 1992, S. 400-440.

: «Platos Staat der Erziehung», in: Das neue Bild der Antike, Bd. I: Hellas. Leipzig: Koehler
& Amelang 1942.

: «Practical Philosophy as a Model of the Human Sciences», in: Research in Phenomenology
(Pittsburgh: Duquesne University Press) 1980.

: «Prometheus und die Tragodie der Kultur», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 9. Tubin-
gen: Mohr Siebeck 1946, S. 150-161.

: «Rhétorique, herméneutique et critique de I'idéologie. Commentaires métacritiques de
«Wahrheit und Methode>», in: Archives de Philosophie 34 (1971), S. 207-230.

: «Sprache als Medium der hermeneutischen Erfahrung», in: Das Problem des Ubersetzens.
Stuttgart: Henry Goverts 1963.

: «Sur la possibilité d’une éthique philosophique», in: Archives de Philosophie 34/3 (1971),
S. 393-408.

«Symbol und Allegorie», in: Archivio di Filosofia 28 (Padua 1958), S. 23-28.

: «Verlust der sinnlichen Bildung als Ursache des Verlustes von Wertmaf3staben», in: Der
Mensch ohne Hand oder die Zerstorung der menschlichen Ganzheit. Ein Symposion des
Werkbundes Bayern. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1979.

: «Was ist der Mensch?», in: Illustrierte Zeitung (Leipzig), Sonderausgabe 1944.

171






Autorinnen und Autoren

Emil Angehrn: Professor em. fir Philosophie an der Universitdt Basel. For-
schungsschwerpunkte: Hermeneutik, Geschichtsphilosophie, Metaphysik sowie
Theorie des Verstehens. Zu seinen pragenden Arbeiten gehoren u.a. Freiheit
und System bei Hegel, Geschichte und Identitit, Sinn und Nicht-Sinn sowie
neuere Studien zur Sprachlichkeit des Menschseins. Er war u.a. Mitglied des
Forschungsrats des Schweizerischen Nationalfonds.

Hans-Helmuth Gander: Professor em. fiir Philosophie an der Albert-Ludwigs-
Universitat Freiburg, langjahriger Direktor des Husserl-Archivs Freiburg und
des Bernhard Waldenfels-Archivs. Seine Arbeit steht im Schnittfeld von Phéno-
menologie (Husserl, Gadamer u. Heidegger), Hermeneutik und politischer Phi-
losophie; zahlreiche Veréffentlichungen und Editionen zur Geschichte und Ak-
tualitdt der Phianomenologie. Unter seiner Leitung wurde das Husserl-Archiv
international als Forschungszentrum zur Edition, Erschliefung und Wirkungs-
geschichte Husserls profiliert. Mitherausgeber des vorliegenden Bandes.

Simone Glanert: Reader in Law (Kent Law School, Canterbury, England), Lei-
terin der English and French Law Programmes und des Kent Centre for Euro-
pean and Comparative Law. Forschungsschwerpunkte: Theorie und Praxis der
Rechtsvergleichung, Sprache & Ubersetzung im Recht sowie juristische Herme-
neutik. Sie ist die Mitherausgeberin von Law’s Hermeneutics: Other Investiga-
tions und die Co-Autorin von Rethinking Comparative Law. Ihr aktuelles For-
schungsprojekt - Comparative Animal Law - behandelt tierrechtliche Fragen
aus rechtsvergleichender Perspektive.

Jean Grondin: Professeur titulaire am Département de philosophie der Univer-
sité de Montréal; international ausgewiesener Hermeneutik-Spezialist. Seine
Arbeiten verbinden Hermeneutik, Metaphysik, Philosophie der Religion und
Phanomenologie. Weithin rezipiert sind u.a. Hans-Georg Gadamer. Eine Bio-
graphie sowie Einfithrungen und Studien zur Geschichte der Metaphysik und
zum Sinn des Lebens. Grondin prigt die gegenwartsbezogene Lektiire Gada-
mers und die Diskussion @iber Sinn- und Hoffnungskategorien in der Herme-
neutik.



174 Autorinnen und Autoren

Gert-Jan van der Heiden: Professor fiir Philosophie an der Radboud University
Nijmegen und Mitglied des Nijmegen Center for Contemporary European Phi-
losophy. Seine Forschung widmet sich der Metaphysik im Horizont phidnome-
nologischer und hermeneutischer Ansitze, mit besonderem Interesse an Fragen
von Zeugenschaft, Sprache, Wahrheit und Kontingenz. In seinen Arbeiten, dar-
unter The Voice of Misery: A Continental Philosophy of Testimony (2020) und
Beitrdge zu The Gadamerian Mind (2022), entfaltet er eine eigenstindige her-
meneutische Perspektive auf Zeugenschaft und Sinnbildung.

Janice Trinh: Philosophin am Département de philosophie der Université de
Montréal. Thre Forschung verbindet Gadamer-Hermeneutik, Ethik und Fragen
der Bildung und Kultur. Im Zentrum steht die Aktualitit hermeneutischer
Kategorien fiir gegenwirtige gesellschaftliche Herausforderungen. 2022 wurde
sie mit einem «Gadamer Grant» der Hans-Georg-Gadamer-Gesellschaft ausge-
zeichnet.

Zlatko Valenti¢: Philosoph und Lecturer fiir Politische Theorie an der Albert-
Ludwigs-Universitdt Freiburg. Seine Forschung bewegt sich im Spannungsfeld
von politischer Hermeneutik und politischer Urteilskraft im Anschluss an Ga-
damer, Fragen der Verstindigung im Zeitalter der Desinformation sowie den
ethischen Implikationen digitaler Technologien. Am Centre for Security and
Society der Universitit Freiburg arbeitet er im EU-Horizon-Projekt VIGILANT
(KI-gestitzte Bekimpfung von Desinformation) im Bereich Ethik. Mitheraus-
geber des vorliegenden Bandes.






Das Signet des Schwabe Verlags

ist die Druckermarke der 1488 in
Basel gegriindeten Offizin Petri,
des Ursprungs des heutigen Verlags-
hauses. Das Signet verweist auf

die Anfinge des Buchdrucks und
stammt aus dem Umkreis von
Hans Holbein. Es illustriert die
Bibelstelle Jeremia 23,29:

«Ist mein Wort nicht wie Feuer,
spricht der Herr, und wie ein
Hammer, der Felsen zerschmeisst2»



Hans-Georg Gadamer zéhlt zu den prigenden Figuren der moder-
nen Philosophie: Sein umfassendes Werk hat tiber die Grenzen der
akademischen Welt hinaus Beachtung gefunden. Der Band macht
sich zur Aufgabe, Gadamers philosophisches Erbe aus einer viel-
schichtigen Perspektive zu beleuchten: Seine Beitrige zeigen aus
philosophischer, juristischer und politischer Sicht, wie relevant
Gadamers Denken fiir aktuelle Diskurse und Herausforderungen
ist. Sie spiegeln die Vielseitigkeit und Tiefe von Gadamers Einfluss
wider, der nicht nur die Philosophie, sondern auch andere Diszipli-
nen nachhaltig gepragt hat. Der Band bietet somit einen fundierten
Einblick in die Aktualitdt von Gadamers Ideen und deren Anwen-

dungsmoglichkeiten in der heutigen Zeit.

Hans-Helmuth Gander forscht zu Phanomenologie, Hermeneutik und politischer
Philosophie. Er war Direktor des interdisziplindren Centre for Security and Society
(2018-2024) und des Husserl- und Waldenfels-Archivs in Freiburg.

Zlatko Valenti¢ studierte Recht, Politik, Geschichte und Philosophie. Seine
Forschung am Center for Security and Society der Universitat Freiburg konzent-
riert sich auf die philosophische Hermeneutik, politische Philosophie und die
Kl-gestiitzte Bekampfung von Fake News.

SCHWABE VERLAG

www.schwabeverlag.de

ISBN 978-3-7574-0139-9

783757401399

9 ‘




