
Glanert, Simone (2025) Hat Gadamer Recht?  In: Gander, Hans-Helmuth and 
Valentić, Zlatko, eds. Die Sagkraft der Hermeneutik. Zur Aktualität des Denkens 
Hans-Georg Gadamers. Schwabe Verlag, Berlin, pp. 31-52. ISBN 978-3-7574-0139-9. 

Kent Academic Repository

Downloaded from
https://kar.kent.ac.uk/104256/ The University of Kent's Academic Repository KAR 

The version of record is available from
https://doi.org/10.31267/978-3-7574-0140-5

This document version
Publisher pdf

DOI for this version

Licence for this version
CC BY-SA (Attribution-ShareAlike)

Additional information

Versions of research works

Versions of Record
If this version is the version of record, it is the same as the published version available on the publisher's web site. 
Cite as the published version. 

Author Accepted Manuscripts
If this document is identified as the Author Accepted Manuscript it is the version after peer review but before type 
setting, copy editing or publisher branding. Cite as Surname, Initial. (Year) 'Title of article'. To be published in Title 
of Journal , Volume and issue numbers [peer-reviewed accepted version]. Available at: DOI or URL (Accessed: date). 

Enquiries
If you have questions about this document contact ResearchSupport@kent.ac.uk. Please include the URL of the record 
in KAR. If you believe that your, or a third party's rights have been compromised through this document please see 
our Take Down policy (available from https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies). 

https://kar.kent.ac.uk/104256/
https://doi.org/10.31267/978-3-7574-0140-5
mailto:ResearchSupport@kent.ac.uk
https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies
https://www.kent.ac.uk/guides/kar-the-kent-academic-repository#policies


H A N S - H E L M U T H  G A N D E R
Z L A T K O  V A L E N T I Ć  ( H G . )DIE 

SAGKRAFT
  DER 
  HERMENEUTIK

Di
e 

Sa
gk

ra
ft 

de
r H

er
m

en
eu

tik
HA

NS
-H

EL
M

UT
H 

GA
ND

ER
ZL

AT
KO

VA
LE

NT
IĆ

 (H
G.

)

DIE SAGKRAFT 
DER HERMENEUTIK

I S BN 978-3-7574-0139-9

9 7 8 3 7 5 7 4 0 1 3 9 9

www.schwabeverlag.de

Hans-Georg Gadamer zählt zu den prägenden Figuren der moder-
nen Philosophie: Sein umfassendes Werk hat über die Grenzen der 
akademischen Welt hinaus Beachtung gefunden. Der Band macht
sich zur Aufgabe, Gadamers philosophisches Erbe aus einer viel-
schichtigen Perspektive zu beleuchten: Seine Beiträge zeigen aus
philosophischer, juristischer und politischer Sicht, wie relevant 
Gadamers Denken für aktuelle Diskurse und Herausforderungen 
ist. Sie spiegeln die Vielseitigkeit und Tiefe von Gadamers Ein!uss 
wider, der nicht nur die Philosophie, sondern auch andere Diszipli-
nen nachhaltig geprägt hat. Der Band bietet somit einen fundierten
Einblick in die Aktualität von Gadamers Ideen und deren Anwen-
dungsmöglichkeiten in der heutigen Zeit.

Hans-Helmuth Gander forscht zu Phänomenologie, Hermeneutik und politischer
Philosophie. Er war Direktor des interdisziplinären Centre for Security and Society
(2018–2024) und des Husserl- und Waldenfels-Archivs in Freiburg.

Zlatko Valentić studierte Recht, Politik, Geschichte und Philosophie. Seine 
Forschung am Center for Security and Society der Universität Freiburg konzent-
riert sich auf die philosophische Hermeneutik, politische Philosophie und die 
KI-gestützte Bekämpfung von Fake News.

Z U R  A K T U A L I T Ä T 
D E S  D E N K E N S  

 H A N S - G E O R G  G A D A M E R S







Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentiw (Hg.)

Die Sagkraft 
der Hermeneutik

Zur Aktualität des Denkens Hans-Georg Gadamers

Schwabe Verlag



Publiziert mit Unterstützung des Publikationsfonds der Universität Frei-
burg i. Br.

Open Access: Wo nicht anders festgehalten, ist diese Publikation lizenziert unter der Creative-Commons- 
Lizenz Namensnennung-Share Alike 4.0 (CC BY-SA 4.0)

Der Verlag behält sich das Text- und Data-Mining nach § 44b UrhG vor. Die Verwendung des Inhalts 
zum Zwecke der Entwicklung oder des Trainings von KI-Systemen ohne Zustimmung des Verlags ist 
untersagt.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

© 2026 bei den Autor:innen; Zusammenstellung © 2026 Hans-Helmuth Gander, Zlatko ValentiW, 
veröffentlicht durch Schwabe Verlag Berlin GmbH
Abbildung Umschlag: Hans-Georg Gadamer, © Isolde Ohlbaum
Gestaltungskonzept: icona basel gmbH, Basel
Cover: icona basel gmbh, Basel 
Satz: 3w+p, Rimpar 
Druck: Prime Rate Kft., Budapest
Printed in the EU 
Herstellerinformation: Schwabe Verlag GmbH, 
Marienstraße 28, D-10117 Berlin, info@schwabeverlag.de
ISBN Printausgabe 978-3-7574-0139-9
ISBN eBook (PDF) 978-3-7574-0140-5
DOI 10.31267/978-3-7574-0140-5
Das eBook ist seitenidentisch mit der gedruckten Ausgabe und erlaubt Volltextsuche. 
Zudem sind Inhaltsverzeichnis und Überschriften verlinkt.

rights@schwabeverlag.de
www.schwabeverlag.de

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de
http://dnb.dnb.de
mailto:info@schwabeverlag.de
http://10.31267/978-3-7574-0140-5
mailto:rights@schwabeverlag.de
http://www.schwabeverlag.de


Inhalt 

Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentić: Einleitung. Die Sagkraft der 
Hermeneutik – Zur Aktualität des Denkens Hans-Georg Gadamers . . . . 7

Emil Angehrn: Universalität der Hermeneutik? 
Von der Sprachlichkeit der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Simone Glanert: Hat Gadamer Recht? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Jean Grondin: Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer . . . . . . . . . . 53

Zlatko Valentić: «Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik 
Hans-Georg Gadamers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

Gert-Jan van der Heiden: Gadamer und das Problem des Zeugens . . . . . . 141

Janice Trinh: Die Grenzen der Expertengesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173





Einleitung
Die Sagkraft der Hermeneutik – 

Zur Aktualität des Denkens Hans-Georg Gadamers

Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valentiü

Hans-Georg Gadamer ist in den Kanon der Klassiker eingegangen – und Klas-
siker, so hat er selbst in Wahrheit und Methode gezeigt, zeichnen sich gerade 
dadurch aus, «daß die Fortdauer der unmittelbaren Sagkraft eines Werkes 
grundsätzlich unbegrenzt ist».1 Sie sind deshalb klassisch, weil sie jeder Zeit et-
was Neues zu sagen haben. An diesen Gedanken knüpfte die im Jahr 2022 an 
der Universität Freiburg veranstaltete Tagung Die Sagkraft der Hermeneutik? 
an. Sie stellte die Frage, ob und in welcher Weise Gadamers hermeneutisches 
Denken unter den Bedingungen der Gegenwart und mit Blick auf die Heraus-
forderungen der Zukunft seine Relevanz bewahrt. Der vorliegende Band doku-
mentiert und vertieft die im Rahmen dieser Tagung angestoßenen Diskussio-
nen. Im Zentrum steht die Leitfrage: Worin liegt die fortdauernde Sagkraft von 
Gadamers Hermeneutik in einer Welt pluraler Gesellschaften, digitaler Öffent-
lichkeiten und zunehmend technisierter Wissensordnungen?

Ausgehend von Gadamers zentraler These, dass Verstehen kein metho-
disch steuerbares Verfahren, sondern ein ereignishaftes Geschehen der Sprache 
selbst ist, entfaltet seine Hermeneutik eine besondere Spannkraft. In der Spra-
che, so Gadamer, kommt etwas zur Sprache, das sich jeder instrumentellen 
Verfügung entzieht und die Sprechenden dennoch in einen gemeinsamen Sinn-
horizont hineinzieht. Verstehen zeigt sich so nicht als souveräner Akt des Sub-
jekts, sondern als Vorgang, der uns widerfährt – und in dem wir in einer Weise 
verändert werden, die uns zu Beginn noch unbekannt ist. Diese Perspektive 
stellt eine deutliche Herausforderung für eine Gegenwart dar, die von einer all-
umfassenden Orientierung am Machbaren geprägt ist – von methodischer 
Selbstoptimierung bis hin zur datengetriebenen Durchdringung nahezu aller 
Lebensbereiche. In dieser Konstellation gewinnt Gadamers Denken nicht nur 
an Widerständigkeit, sondern auch an Aktualität: Es bietet einen Kontrapunkt 
zur technokratischen Logik des Wissens und erinnert an die unhintergehbare 
Dialogizität und Geschichtlichkeit jedes Verstehens.

Gerade in diesem Spannungsfeld zwischen den Möglichkeiten und den 
Grenzen menschlichen Verstehens entfaltet Gadamers Hermeneutik ihre bleiben-

1 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik. Gesammelte Werke, Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck 1986, S. 295.



de Relevanz. Sie wird zu einem Klassiker – nicht im Sinne musealer Bewahrung, 
sondern als lebendige Denktradition, die gegenwärtiges Denken herausfordert 
und inspiriert. Aus dieser Perspektive zeigt sich die doppelte Zeitgenossenschaft 
der Hermeneutik: als Theorie, die methodologische Verabsolutierungen kritisch 
reflektiert, und als Praxis, die in einer Welt strittiger Deutungshoheiten Wege zu 
Verständigung und gemeinsamer Welt-Erschließung offenhält.

Die Beiträge dieses Bandes erkunden die Aktualität von Gadamers Herme-
neutik in drei zentralen Perspektiven:

(1) Philosophisch wird der Universalitätsanspruch der Hermeneutik neu 
vermessen – nicht als Behauptung eines voraussetzungslosen Standpunkts, son-
dern als Anspruch, der sich nur im Vollzug des Gesprächs selbst legitimieren 
kann. In den Blick rückt die Frage, wie tragfähig eine solche performative Uni-
versalität unter Bedingungen vielfältiger Sinnhorizonte ist : Wie lässt sich Ver-
ständigung denken, wenn unterschiedliche kulturelle Traditionen je eigene Zu-
gänge zu Verstehen, Wahrheit und Textautorität ausbilden? Und wie weit trägt 
Gadamers Begriff der Anwendung, der das Allgemeine erst im Angesicht des je 
Besonderen zur Geltung bringt?

(2) Juristisch und institutionenethisch wird Gadamers Denken dort aufge-
nommen, wo gesellschaftliche Ordnungen auf Auslegung angewiesen bleiben – 
etwa im Recht, in der Verwaltung oder in der wissenschaftlichen Praxis. Zur 
Diskussion steht, wie hermeneutische Urteilskraft in Verfahren Eingang finden 
kann, die zunehmend von Expertensystemen und technischer Rationalität ge-
prägt sind. Was bedeutet Anwendung unter solchen Bedingungen – und wo lie-
gen die Grenzen eines Verstehens, das auf persönliche Urteilskraft, geschichtli-
ches Bewusstsein und dialogische Offenheit angewiesen ist?

(3) Politisch schließlich wird gefragt, wie sich Gadamers dialogisches Grund-
motiv unter gegenwärtigen Bedingungen weiterdenken lässt. Welche Rolle kann 
das Ideal des offenen Gesprächs in einer Welt spielen, die von asymmetrischen 
Machtverhältnissen, systemischer Ausgrenzung und diskursiven Fragmentierun-
gen geprägt ist? Und gerade angesichts dieser Herausforderungen: Wo eröffnet 
das hermeneutische Denken neue Spielräume – für Zeugenschaft, Hoffnung, poli-
tische Teilhabe und demokratische Verständigung?

Im Ergebnis tritt zweierlei deutlich hervor. Erstens zeigt sich Gadamers 
Denken als bemerkenswert anschlussfähig über disziplinäre und praxisbezogene 
Grenzen hinweg: Es entfaltet Wirkung in der Rechtshermeneutik ebenso wie in 
politischer Theorie, Ethik und existenzieller Phänomenologie. Zweitens liegt die 
Lebendigkeit seiner Hermeneutik gerade in ihrer prinzipiellen Offenheit für 
Widerspruch, Kritik und Weiterentwicklung. Tradition erscheint hier nicht als 
autoritative Größe, die bloß bewahrt werden müsste, sondern als lebendige, kri-
tische Ressource – ein Orientierungshorizont, der uns prägt und herausfordert, 
mit dem wir ringen, dem wir uns jedoch niemals vollständig entziehen können.

8 Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valenti9 



Denn auch dort, wo wir die Tradition kritisieren, tun wir dies von einem 
Ort her, den sie mitgestaltet hat. «Entziehen» heißt in diesem Zusammenhang 
nicht, sich außerhalb aller Überlieferung zu stellen – sondern sich im Verstehen 
notwendig auf einen Horizont zu beziehen, der unser Sagen und Denken über-
haupt erst ermöglicht. Viele Missverständnisse und Einwände – etwa die des 
frühen Jürgen Habermas – gegenüber Gadamers Hermeneutik rühren daher, 
dass ihr Traditionsbezug als zu umfassend empfunden wird. Doch hierin liegt 
ihre eigentliche Kraft : Hermeneutik ist weder ein Plädoyer für beliebige Relati-
vität noch ein technikgläubiger Fortschrittsoptimismus, sondern eine Kunst des 
Unterscheidens, die inmitten konkurrierender Deutungen auf Verständigung 
zielt – ohne den Konflikt zu leugnen oder zu verklären.

Der vorliegende Band bietet in diesem Sinne beides: eine Einführung in zentrale 
Linien der gegenwärtigen Gadamer-Diskussion und zugleich deren kritische 
Weiterführung. Er richtet sich an Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler un-
terschiedlichster Fachrichtungen ebenso wie an alle, die erfahren möchten, was 
dieser Klassiker unserer Zeit heute noch – oder gerade jetzt – zu sagen hat: über 
die Reichweite und die Grenzen hermeneutischer Erfahrung angesichts beschleu-
nigter Kommunikation, wachsender epistemischer Verunsicherung und einer er-
neuerten Suche nach geteilter Bedeutung. Die folgenden Beiträge setzen dieses 
Gespräch auf je eigene Weise fort:

Emil Angehrn (Text 1) eröffnet den Band mit einer grundlegenden Ausein-
andersetzung mit einem zentralen, zugleich kontrovers diskutierten Grundzug der 
hermeneutischen Philosophie Gadamers – dem Universalitätsanspruch der Her-
meneutik. Dieser Anspruch ist in der zeitgenössischen Theorie vielfach unter Ver-
dacht geraten – etwa als Ausdruck eines verdeckten Eurozentrismus oder als Ver-
such, partikulare Weltdeutungen normativ zu überformen. Angehrn nimmt diese 
Kritik ernst, argumentiert jedoch entschieden gegen eine vorschnelle Zurückwei-
sung der Hermeneutik als übergriffig oder totalisierend.

Im Zentrum seines Beitrags steht die präzise Rekonstruktion von Gada-
mers These, dass unser Weltverhältnis grundsätzlich sprachlich verfasst ist. An-
gehrn zeigt, dass die hermeneutische Universalität nicht auf ein methodisches 
Alles-Erklären-Wollen hinausläuft, sondern auf die reflexive Einsicht in die Un-
hintergehbarkeit des Sinnbezugs: Alles, was uns begegnet, erscheint uns not-
wendig in einem Horizont von Bedeutung – sei es in Alltagserfahrung, Kunst, 
Recht, Politik oder Wissenschaft. Verstehen ist demnach keine technische Me-
thode zur Weltbeherrschung, sondern die elementare Weise, in der sich Welt 
für uns erschließt.

In dieser Perspektive ist Hermeneutik nicht die Theorie «von allem», son-
dern eine Theorie des Zusammenhangs, in dem überhaupt erst etwas verständ-
lich wird. Angehrn betont, dass die Universalität der Hermeneutik nicht durch 
inhaltliche Vorab-Festlegungen bestimmt ist, sondern durch die formale Struk-

Einleitung 9 



tur eines offenen, geschichtlich vermittelten Sinnhorizonts. Diese Universalität 
schließt Differenz, Konflikt und Nichtverstehen nicht aus – im Gegenteil : Sie 
macht sie zum Ausgangspunkt jeder Verständigung.

Der Beitrag leistet so nicht nur eine grundlegende Klärung eines viel miss-
verstandenen Konzepts, sondern stellt zugleich eine Verteidigung der Herme-
neutik als kritischer Denkbewegung dar: als eine Philosophie, die ihre eigenen 
Voraussetzungen mitreflektiert und im Gespräch mit anderen Weltsichten stets 
neu zu justieren bereit ist. Hermeneutische Universalität erscheint so nicht als 
Geltungsanspruch von oben, sondern als dialogisch verantwortete Offenheit für 
das, was uns im Anderen begegnet.

Simone Glanert (Text 2) widmet sich der juristischen Hermeneutik im Den-
ken Hans-Georg Gadamers. Im Ausgang von Wahrheit und Methode, in dem das 
juristische Urteilen als exemplarisches Beispiel hermeneutischer Applikation her-
ausgestellt wird, untersucht Glanert die Relevanz und Reichweite dieses Modells 
für gegenwärtige rechtsphilosophische und rechtsvergleichende Fragestellungen. 
Ihr Beitrag legt besonderes Augenmerk auf die interkulturelle Anschlussfähigkeit 
von Gadamers Hermeneutik im Spannungsfeld zwischen kontinentaleuropäi-
scher und angloamerikanischer Rechtstradition. Dabei zeigt sich, dass Gadamers 
Verständnis der Applikation – also der Anwendung des Allgemeinen auf den 
konkreten Fall – keineswegs bloß ein methodischer Schritt ist, sondern tief in 
einem bestimmten Verständnis von Recht, Sprache und Tradition verankert ist. 
Die juristische Urteilskraft wird nicht als schematische Subsumtion verstanden, 
sondern als ein verstehender Vollzug, der sowohl geschichtlich vermittelt als auch 
kontextabhängig ist. Gerade im Vergleich mit dem weniger positivistisch gepräg-
ten angloamerikanischen Rechtsdenken wird deutlich, dass Gadamers Modell 
nicht ohne Weiteres übertragbar ist, sondern auf kulturellen Voraussetzungen be-
ruht, die selbst der Reflexion bedürfen.

Glanerts Analyse markiert so Potenzial und Grenzen eines universalisti-
schen Anspruchs hermeneutischen Denkens im Rechtskontext: Sie zeigt, wie 
Gadamers Einsichten Impulse für eine philosophisch informierte Rechtspraxis 
geben – über Urteilskraft, Tradition und sittliche Verantwortung –, zugleich 
aber kulturell situiert bleiben und daher auf spezifische Bedingungen rechtli-
cher Verständigung angewiesen sind.

Jean Grondin (Text 3) widmet sich einer Dimension von Gadamers Den-
ken, die in der Rezeption oft übersehen oder unterschätzt wird: seiner Ausein-
andersetzung mit Tod und Hoffnung. In kritischer Abgrenzung zu Odo Mar-
quards spöttischer Bemerkung, Gadamer habe Heideggers «Sein zum Tode» 
durch ein «Sein zum Text» ersetzt, zeigt Grondin, dass Gadamers Hermeneutik 
sehr wohl eine tiefgreifende Reflexion über die menschliche Sterblichkeit ent-
hält – eine Reflexion, die sich wie ein roter Faden von den frühen bis zu den 
späten Schriften zieht.

10 Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valenti9 



Im Zentrum steht dabei die Einsicht, dass das Wissen um die eigene 
Endlichkeit nicht bloß eine Grenze des Verstehens markiert, sondern dessen 
existenzielle Voraussetzung bildet. Grondin arbeitet insbesondere heraus, dass 
Gadamer – in Anlehnung an eine Sentenz des Aischylos – die menschliche Fä-
higkeit zur Hoffnung nicht als metaphysisches Trostpflaster, vielmehr als pro-
duktive Kraft begreift : als jene Haltung, die es dem sterblichen Menschen er-
laubt, die eigene Endlichkeit zu verdrängen, ohne sie zu vergessen, und sich 
dadurch überhaupt erst Kultur, Sprache und Wissenschaft zu erschließen. Diese 
Hoffnung, so zeigt Grondin, ist kein bloß psychologischer Zustand, sondern 
eine konstitutive Bedingung hermeneutischen Sinnverstehens.

Gadamers Denken über den Tod ist damit weder dramatisch noch existen-
zialistisch zugespitzt – wie bei Heidegger –, sondern leise, kulturphilosophisch 
durchdrungen und anthropologisch grundiert. Wo Heidegger im Verdrängen 
des Todes ein Zeichen uneigentlichen Daseins sieht, erkennt Gadamer darin 
eine kulturelle Ressource: Die Fähigkeit, angesichts der Endlichkeit zu hoffen, 
macht uns zu den Wesen, die Sinn bilden können – in Sprache, Kunst und 
Gespräch. Grondins Beitrag rückt damit eine tiefere Schicht der Gadamerschen 
Hermeneutik ins Licht: ihre Verankerung in einer fragilen, aber lebensbejahen-
den Existenzform, in der Hoffnung nicht der Gegensatz zur Wahrheit ist, son-
dern ihre Voraussetzung.

Zlatko Valentiü (Text 4), Mitherausgeber des Bandes, widmet sich in sei-
nem Beitrag der politischen Dimension von Gadamers Hermeneutik. Ausge-
hend von Gadamers Konzeption des Verstehens als dialogischem und ge-
schichtlich situiertem Geschehen entwickelt er den Begriff eines politischen 
Verstehens, der sowohl für aktuelle politische Praxis als auch für theoretische 
Reflexionen fruchtbar gemacht werden kann. Zentral ist die Frage, inwiefern 
Gadamers hermeneutisches Denken unter den Bedingungen politischer Zer-
splitterung Orientierungen für Verständigung zu bieten vermag.

Besonderes Augenmerk gilt Gadamers Auseinandersetzung mit der ethisch- 
politischen Tradition von Platon und Aristoteles sowie seiner Rückbindung an 
den Humanismus. Der Begriff der phronesis (praktischen Klugheit) und die von 
Platon übernommene Figur der eumeneia – des guten Willens – verweisen auf 
Dimensionen politischen Verstehens, die sich jenseits technischer Verfahren und 
normativer Regelanwendung entfalten. Politisches Verstehen erscheint hier als 
Haltung, die auf dialogische Offenheit, sittliche Urteilskraft und das ethische Mo-
ment der Zuwendung angewiesen ist – und damit als Alternative sowohl zu tech-
nokratischen Verkürzungen als auch zu populistischen Vereinfachungen. Der Bei-
trag plädiert für eine Rückbindung demokratischer Praxis an die hermeneutische 
Grundstruktur menschlicher Verständigung und zeigt, wie Gadamers Denken 
auch im politischen Raum dazu anregen kann, Verständigung im Streit zu ermög-
lichen, ohne den Konflikt zu romantisieren.

Einleitung 11 



Gert-Jan van der Heiden (Text 5) widmet sich einem Thema, das in der 
klassischen hermeneutischen Tradition bislang nur am Rande berücksichtigt 
wurde, das jedoch in gegenwärtigen Debatten zunehmend an Bedeutung ge-
winnt: das Zeugnis. Ausgehend von Gadamers Überlegungen zu témoignage 
und affirmation sowie im Dialog mit aktuellen Diskussionen in der Phänome-
nologie, Ethik und politischen Theorie, entwickelt van der Heiden den Entwurf 
einer hermeneutisch fundierten Theorie des Zeugnisses, die sich nicht auf bloße 
Faktizität oder dokumentarische Aussage beschränkt, sondern das Zeugnis als 
existenziellen und ethischen Akt ernst nimmt.

Im Mittelpunkt steht die Frage, wie sich Zeugenschaft zwischen Aussage, 
Verantwortung und gemeinschaftlichem Weltverhältnis verorten lässt. Deutlich 
wird, dass das Zeugnis in seiner hermeneutischen Dimension weit mehr ist als 
die bloße Mitteilung von Tatsachen: Es ist Ausdruck einer Haltung, die sich im 
Spannungsfeld zwischen subjektiver Erfahrung und öffentlicher Geltung be-
wegt – und die gleichermaßen auf das Gehört-Werden wie auf die Fähigkeit 
zur Antwort angewiesen ist. Zeugenschaft wird so zu einem Ort, an dem sich 
Wahrheit nicht durch reine Objektivierbarkeit, sondern durch Verantwortungs-
übernahme und intersubjektive Anerkennung konstituiert.

Dabei schließt der Beitrag nicht nur an Gadamers eigene, häufig überse-
hene Reflexionen über die Rolle des Zeugnisses an, sondern öffnet auch den 
Horizont zu einer politischen Hermeneutik, in der narrative Formen der Gel-
tung, ethischen Anrufung und des kollektiven Gedächtnisses miteinander ver-
schränkt sind. Van der Heidens Analyse knüpft so systematisch Verbindungen 
zwischen Hermeneutik, Phänomenologie und politischer Ethik und macht 
deutlich, dass das Zeugnis nicht nur Gegenstand des Verstehens ist, sondern 
selbst eine Form ist, in der sich Verstehen vollzieht. Indem der Beitrag den 
Begriff der Zeugenschaft aus der Peripherie in das Zentrum hermeneutischen 
Denkens rückt, eröffnet er zugleich neue Perspektiven auf die Rolle der Subjek-
tivität, der Verantwortung und der historischen Vermittlung im Horizont ge-
meinsamer Weltbezüge.

Janice Trinh (Text 6) beschließt den Band mit einer kritischen Auseinander-
setzung mit Gadamers Überlegungen zur Expertengesellschaft und ihrer Wir-
kung auf Bildung, Urteilskraft und demokratische Verständigung. Im Zentrum 
ihres Beitrags steht die Frage, wie sich Gadamers hermeneutisches Denken ange-
sichts zunehmender Spezialisierung, Technisierung und Rationalisierung gesell-
schaftlicher Entscheidungsprozesse neu lesen lässt. Das gilt insbesondere dort, wo 
individuelle Urteilskraft und sinnlich getragene Weltbezüge durch die Autorität 
der Expertise zu verschwinden drohen.

Diese Einsichten überträgt Trinh auf gegenwärtige Debatten um die gesell-
schaftliche Rolle von Expertise und die Bedingungen öffentlicher Verständi-
gung, in denen Fragen nach der Legitimität, fachlichen Autorität, der Transpa-
renz von Entscheidungsprozessen und der Rolle der Bürgerschaft zunehmend 

12 Hans-Helmuth Gander, Zlatko Valenti9 



an Relevanz gewinnen. Sie plädiert für ein Bildungsverständnis, das nicht auf 
die bloße Vermittlung von Fachwissen zielt, sondern auf die Stärkung herme-
neutischer Urteilskraft, dialogischer Offenheit und kritischer Selbstverortung. 
Bildung wird hier zur Voraussetzung demokratischer Teilhabe – nicht als for-
male Qualifikation, sondern als kulturelle Praxis, die das Gespräch mit dem An-
deren, das Abwägen von Perspektiven und das Verstehen im Horizont gemein-
samer Weltorientierung ermöglicht. Trinhs Beitrag ist damit nicht nur eine 
systematische Weiterführung von Gadamers Bildungskritik, sondern zugleich 
ein eindringliches Plädoyer für eine hermeneutisch fundierte politische Kultur, 
in der Urteilskraft nicht ausgelagert, sondern eingeübt wird – als gemeinsame 
Praxis des Fragens, Verstehens und Sich-in-Beziehung-Setzens.

Trotz ihrer thematischen Vielfalt verbindet die Beiträge dieses Bandes ein ge-
meinsamer Impuls: Sie nehmen Gadamers Bild vom unendlichen Gespräch 
ernst – nicht als bloße Metapher, sondern als Denkfigur, die zu einer fortwäh-
renden Auseinandersetzung mit dem Anderen, mit der Tradition und mit uns 
selbst auffordert. In diesem Sinn loten sie aus, wie sich hermeneutisches Den-
ken unter den veränderten Bedingungen digitaler Beschleunigung, globaler Plu-
ralität und politischer Polarisierung weiterschreiben und bewähren lässt.

Jeder Aufsatz zeigt auf je eigene Weise, dass die Sagkraft der Hermeneutik 
dort besonders wirksam wird, wo sie sich mit konkreten Praxisfeldern ver-
schränkt: in der juristischen Auslegung, der politischen Urteilskraft, der ethi-
schen Reflexion über Zeugenschaft, in Fragen der Bildung oder in der Ausein-
andersetzung mit dem Verlust gemeinsamer Deutungshorizonte. Gadamers 
Denken begegnet hier nicht nur Theorieproblemen, sondern realen Herausfor-
derungen und gewinnt gerade dadurch an Schärfe und Tiefe.

Der Band versteht sich daher nicht als abschließende Deutung, sondern als 
Einladung zum Weiterdenken: als Beitrag zu jenem offenen Gespräch, in dem 
Hermeneutik selbst lebendig bleibt – vorausgesetzt, sie findet Resonanz, stellt 
sich der Kritik und lässt sich durch neue Kontexte herausfordern. Gadamer 
weiterzudenken heißt, ihn nicht zu konservieren, sondern seine Einsichten in 
jene Spannungsfelder zu tragen, in denen heute um Verstehen gerungen wird.

Einleitung 13 





Universalität der Hermeneutik?
Von der Sprachlichkeit der Welt

Emil Angehrn

1. Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik
Einer der ersten Einwände gegen die Hermeneutik von Hans-Georg Gadamer 
ist von Jürgen Habermas unter dem Titel Der Universalitätsanspruch der Her-
meneutik formuliert worden.1 Der Einwand ist prominent geblieben und zu ei-
nem Leitmotiv der kritischen Auseinandersetzung um die Hermeneutik ge-
worden. Mehr als drei Jahrzehnte später haben Sibylle Krämer und Horst 
Bredekamp die Forderung nach einer Loslösung der Kulturwissenschaften von 
der Sinn- und Verstehensfrage unter den Programmtitel einer «Deshermeneuti-
sierung» gestellt, Hans Ulrich Gumbrecht hat eine Phänomenanalyse des Kul-
turellen «diesseits der Hermeneutik» postuliert, und schon lange davor hatte 
Jochen Hörisch seine «Kritik der Hermeneutik» unter dem polemischen Leitbe-
griff Die Wut des Verstehens exponiert.2 Doch was steht mit dem inkriminierten 
Anspruch der Hermeneutik auf Universalität infrage? Ist es der Anspruch der 
ars hermeneutica, alles Dunkle und Nichtverständliche begreifbar machen, in 
einen lesbaren Text übersetzen zu können? Oder ist es der fundamentalere An-
spruch des Verstehens selbst, alles erfassen, verstehen zu können? Und was 
heißt dabei «alles»? Sind es alle Sinndokumente, alle Texte und kulturellen Ge-
genstände, welche Bedeutungen inkorporieren, oder sind es alle Dinge über-
haupt, ist es die Wirklichkeit als solche, deren Verstehbarkeit infrage steht?

Beleuchtet man den Anspruch der Hermeneutik im Horizont seiner Pro-
blematisierung, so tritt oft ein bestimmter Typus der Sinnkonstitution und des 
Verstehens in den Vordergrund: Kritisiert wird der Ausgang vom Subjekt als 
Ursprung des Meinens und Referenzpunkt des Verstehens. Problematisiert wird 
der Idealtypus des subjektiven Nachvollziehens eines intentional konstituierten 
Sinns. Allerdings trifft ein so fokussierter Einspruch bekanntlich eine Herme-

1 Jürgen Habermas, «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik», in: Rüdiger Bubner/ 
Konrad Cramer/Reiner Wiehl (Hrsg.): Hermeneutik und Dialektik. Hans-Georg Gadamer zum 
70. Geburtstag, Tübingen: Mohr 1970, Bd. 1, S. 73–103.
2 Sibylle Krämer/Horst Bredekamp: «Kultur, Technik, Kulturtechnik. Wider die Diskur-
sivierung der Kultur», in: S. Krämer/H. Bredekamp (Hrsg.): Bild, Schrift, Zahl (Reihe Kultur-
technik), München: Fink 2003, S. 11–22, hier S. 14; Hans Ulrich Gumbrecht: Diesseits der 
Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2004; Jochen Hörisch: 
Die Wut des Verstehens. Zur Kritik der Hermeneutik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988. 



neutikkonzeption wie diejenige Gadamers in keiner Weise. Nach Wahrheit und 
Methode ist der Fokus der Subjektivität «ein Zerrspiegel», das subjektive Be-
wusstsein «nur ein Flackern im geschlossenen Stromkreis des geschichtlichen 
Lebens».3 Nicht nur die Zugehörigkeit zur Geschichte, auch andere Modalitäten 
der Objektivierung und Materialisierung, auch der Segmentierung und Fragili-
sierung des Sinngeschehens, wie sie von den Sozialwissenschaften, der Psycho-
analyse oder der Dekonstruktion im Gegenzug zu einer ‹idealistischen› Herme-
neutik herausgestellt worden sind, lassen sich nicht nur mit Gadamers Theorie 
vereinbaren, sondern gerade von ihr her profiliert auf den Begriff bringen. Her-
meneutik ist eine Theorie des endlichen, inkorporierten, kontaminierten Sinns.

Dennoch gibt es unstrittig eine Tendenz, ja, eine grundlegende Prämisse in 
Gadamers Hermeneutik, die von der generellen Stoßrichtung der antiherme-
neutischen Bedenken nicht unberührt bleibt und die mit einer bestimmten Uni-
versalität des Hermeneutischen zu tun hat. Sie liegt in zweierlei. Sie liegt zum 
einen in der fundamentalen Überzeugung von der Sinnhaftigkeit, der Versteh-
barkeit der Welt, die Gadamer zum anderen mit der These der prinzipiellen 
Sprachlichkeit des Seins verknüpft. Der vielkommentierte Satz «Sein, das ver-
standen werden kann, ist Sprache»4 ist zum Emblem dieser Tendenz und Kno-
tenpunkt der damit verbundenen Diskussionen geworden. Es ist wichtig, sich 
klarzumachen, dass hier zwei je für sich grundlegende Weichenstellungen zur 
Diskussion stehen. Die eine liegt in der hermeneutischen Option als solcher, die 
nicht nur eine basale Erkennbarkeit oder rationale Zugänglichkeit des Wirkli-
chen für den Menschen, sondern eine genuine Verstehbarkeit postuliert, welche 
das Seiende in seiner sinnhaften Bedeutung erschließen lässt. Die andere Opti-
on ist die sprachtheoretische bzw. sprachmetaphysische, welche diese Sinnhaf-
tigkeit konstitutiv mit dem Medium der Sprache verschränkt. Beide Sichtweisen 
stehen für weit ausgreifende, kontroverse Probleme, die sich in ihren ontologi-
schen wie epistemologischen Implikationen reflektieren lassen.5 Bei Gadamer 
sind sie aufs Engste miteinander verknüpft und stehen in ihrer Verschränkung 
für die Universalität – eine bestimmte Universalität – des Hermeneutischen.6

Ich möchte dem Problem im Folgenden in dieser Fokussierung nachgehen, 
indem ich die Geltung der Hermeneutik mit der These von der Fundamentali-
tät der Sprache verschränke. Meine Überlegungen zielen darauf, den Universa-
litätsanspruch der Hermeneutik als These der Unhintergehbarkeit der Sprache 

3 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik (WM), Gesammelte Werke, Bd. 1, Tübingen: Mohr Siebeck 1986, S. 281.
4 Ebd., S. 478.
5 Vgl. Emil Angehrn: Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen, Tübingen: Mohr 
Siebeck 2010, S. 30–42.
6 Vgl. Hans-Georg Gadamer: «Vorwort zur 2. Auflage (1965)», in: Gesammelte Werke, 
Bd. 2, Tübingen: Mohr Siebeck 1993, S. 437–448, hier S. 444; vgl. WM, S. 408.

16 Emil Angehrn 



zu erläutern und in bestimmter Hinsicht zu verteidigen. Sie suchen gleichzeitig, 
diese bestimmte Lesart der Hermeneutik, ihre Verflechtung mit der Sprachpro-
blematik, zu erhärten und unter dieser Prämisse die Geltung der Hermeneutik 
im Sinne Gadamers zu plausibilieren. Zu diesem Zweck wenden sie sich zu-
nächst dem Phänomen der Sprache selbst zu und gehen der Frage nach, welches 
ihr Stellenwert im menschlichen Leben (2.) und ihre genuine Leistung in unse-
rem Verhalten zur Welt und zu uns selbst ist (3.), um auf dieser Grundlage auf 
die Frage nach der Universalität der Hermeneutik, ihrer theoretischen und exis-
tenziellen Bedeutung zurückzukommen (4.).

2. Fundamentalität der Sprache – 
Sprachlicher und außersprachlicher Sinn

Ausgangspunkt ist die Fundamentalität der Sprache in der menschlichen Exis-
tenz. Sprache gehört ursprünglich zum menschlichen Sein. Sie definiert die 
anthropologische Differenz, welche den Menschen von anderen Lebewesen un-
terscheidet, wie es schon die älteste Definition in der aristotelischen Politik fest-
hält, welche dem Menschen den Logos zuweist, während die Tiere nur die Stim-
me (phone) haben, mittels deren sie ihre Empfindungen ausdrücken, doch 
nicht am Diskurs über Recht und Unrecht teilnehmen können.7 Sprache ist ein 
konstitutives Element im menschlichen Tun und Erleben, nicht nur dort, wo es 
um explizite linguistische Äußerungen geht. Anschauungen, Handlungs- und 
Lebensformen sind durch unsere Begrifflichkeit geprägt und mit Sprachspielen 
verflochten, und sie unterscheiden sich darin wesentlich von analogen Verhal-
tensweisen nicht humaner Lebewesen. Wenn wir uns nicht an einem unter-
komplexen Begriff von Sprache orientieren, haben wir keinen Anlass, das Privi-
leg des Menschen als des sprechenden Lebewesens durch Hinweis auf die 
beachtlichen kommunikativen, expressiven und rezeptiven Fähigkeiten höherer 
Tiere zu hinterfragen. Die Sprachfähigkeit des Menschen durchdringt in ande-
rer Weise sein sinnhaftes Agieren und Umgehen mit der Welt und mit Ande-
ren. Wir können das besondere Potenzial seines sprachlichen Verhaltens auf 
den Punkt bringen, dass Sprache für den Menschen als Medium des Sinns fun-
giert.

Das existenzielle Bedürfnis nach Sprache, nach Symbolisierung und Ver-
sprachlichung ist zutiefst ein Bedürfnis nach Verständnis und Verständigung, 
ein Bedürfnis danach, die Welt, die Anderen und uns selbst zu verstehen. Spra-
che ist das privilegierte Medium, in welchem wir Sinn bilden, aufnehmen und 
weitergeben. Auch wenn die sinnhafte Äußerung nicht im verbalen Verhalten 
aufgeht und Verstehen sich nicht auf das Erfassen von Wörtern und Sätzen be-

7 Aristoteles, Politik 1253a10–18.

Universalität der Hermeneutik? 17 



schränkt, hat beides in der Sprache einen Fokus und einen Horizont. Sprache 
ist der innerste Kern, aus dem heraus Wirklichkeit für uns zugänglich und sinn-
haft erschließbar wird.

Allerdings gehört es zu einer nicht-reduktiven Hermeneutik, den Raum 
des Sinns in seiner ganzen, über Sprache hinausgreifenden Weite zu erfassen. 
Wir können in diesem über Sprache hinausgreifenden Raum drei Bezirke un-
terscheiden: das Diesseits, das Jenseits und das Außerhalb der Sprache. Wir 
kennen Formen der Äußerung, der Gestaltung und Rezeption von Sinn, die ers-
tens dem Sprachlichen als Vorstufe vorausliegen, die zweitens über Sprache 
hinausgehen und deren immanente Grenzen transzendieren und die drittens 
sich außerhalb des Sprachlichen, in nichtsprachlichen Medien artikulieren.

Dass wir, zum einen, nicht erst in verbaler Äußerung und deren Verneh-
men mit Sinn zu tun haben, ist offenkundig. Wir sprechen mit den Augen und 
geben mit unserer Körperhaltung etwas zu verstehen; wir erfassen die stumme 
Gebärde des Anderen und die gedrückte Stimmung einer Trauergesellschaft. 
Leitbegriffe neuerer Diskussionen wie Emotion, Sinnlichkeit, Leiblichkeit, Le-
benswelt stehen für Dimensionen sinnhaften Erlebens, die der sprachlichen 
Verständigung voraus- und zugrunde liegen, ohne selbst sprachlich strukturiert 
sein zu müssen. Es liegt auf der Hand, dass die Aufhellung dieser Tiefenschich-
ten des Sinns für das Verständnis der Genese, aber auch der Aussage manifester 
Sinngebilde von zentraler Bedeutung ist. Der Sinngehalt unserer Selbst- und 
Welterfahrung bildet sich vorgängig zu seiner bewussten Vergegenwärtigung 
und expliziten Artikulation.

Zum zweiten haben wir mit Sinngebilden jenseits der sprachlichen Formu-
lierung zu tun. Dazu gehören nicht nur kulturelle und soziale Praktiken (wie 
das Lesen von Stadtplänen, das Teilnehmen an einem Ritual), die auf Sprache 
aufbauen, doch nicht in sprachlichen Akten aufgehen, sondern auch Formen 
des Hinausgehens über die Grenzen der Sprache. Mystik, negative Theologie, 
Poesie, teils auch Formen der spekulativen Philosophie haben sich bemüht, die 
Grenzen des Begriffs und des Satzes aufzusprengen und das Unsagbare indirekt 
zum Ausdruck zu bringen. Im Einzelnen bleibt hier auseinanderzuhalten, wie-
weit in solchen Ausgriffen auf ein Jenseits des Logos schlechthin oder nur ein 
Anderes gegenüber bestimmten Formen der (begrifflichen, propositionalen) 
Sprache verwiesen wird.

Zum dritten sind Medien des Gestaltens und Vernehmens von Sinn zu 
nennen, die als nichtsprachliche oder sprachfremde gleichsam außerhalb des 
Raums des Logos auftreten. Prominentestes Beispiel ist das Bild, das von alters 
her auf seine Sprachähnlichkeit wie seine Sprachfremdheit, seine Ohnmacht 
oder seine Überlegenheit gegenüber dem Wort hin befragt worden ist. Desglei-
chen stehen andere nichtverbale Formen der Kunst, der Musik, des Tanzes in 
ihrer spezifischen Weise der Sinnbildung und Mitteilung zur Diskussion.

18 Emil Angehrn 



Nun sind alle drei Außenbereiche – das Vorsprachliche, das Übersprachli-
che, das Außersprachliche – gleichzeitig durch ihren, je eigenen, Bezug auf 
Sprache definiert; sie sind nicht unabhängig von der Sprache das, was sie sind.

Das erste ist ein Vorstadium, oft ein Ursprung und Grund sprachlichen 
Sinns, auf die Möglichkeit der Verbalisierung hin angelegt, in welcher der 
nichtartikulierte Sinn expliziert und konkretisiert wird. Ein leibliches Gefühl 
(der Bedrücktheit), eine stumme Geste (der Sympathie) sind wie unterwegs zur 
sprachlichen Explikation, in die sie nicht notwendig übergehen müssen, die 
aber ihre Klarheit für sie selbst und ihre Darstellungskraft für andere steigern 
kann. Unklarheiten des Erlebens werden durch sprachliche Explikation beho-
ben, die auf das Erleben zurückwirken kann; das Gewinnen eines reichen Voka-
bulars, das Erproben neuer Beschreibungen kann ein Weg der emotionalen, äs-
thetischen oder moralischen Entwicklung sein. Wenn die Erkenntnistheorie die 
Begriffsabhängigkeit der Anschauung unterstreicht, so geht es hier um das 
komplexere Ineinander von Erfahrung und Erzählung, Leben und Reflexion.

Auch im zweiten Fall, im Übersprachlichen, Begriffstranszendenten bleibt 
der Sprachbezug präsent, zumal in jenen Formen, die im Medium der Sprache 
selbst deren interne Schranken überwinden wollen – wie Hegels spekulativer 
Satz oder Adornos Bestreben, mit dem Begriff über den Begriff hinauszuge-
langen. Ins Spiel kommen hier andere, komplexere oder auch metaphorische, 
paradoxe, literarische Sprachformen, in denen bestimmte Grenzen der begriff-
lich-diskursiven Sprache überschritten werden, wobei der Fluchtpunkt solcher 
Transzendenz gänzlich jenseits des Worts, in der mystischen Schau, im Schwei-
gen liegen kann. Dennoch ist solche Schau, wie zumal Hegel mit Bezug auf die 
Spekulation unterstreicht, kein leeres Dunkel, sondern konstitutiv durch das 
Hinausgegangensein über die Sprache, die in ihr aufgehoben ist, definiert.

In exemplarischer Weise wird die Frage der Sprachferne und Sprachnähe 
im dritten Fall, mit Bezug auf außersprachliche Sinnformationen wie Bild und 
Musik (auch Film, Mimik, Architektur, Performanz etc.) diskutiert. Auch wenn 
die Analogie von Wort und Bild seit der Antike gebräuchlich ist, insistieren 
neuere Theorien auf der Notwendigkeit, die Funktionsweise und Sinnhaftigkeit 
von Bildern vom Paradigma der Sprache abzulösen; erst recht gilt Musik vielen 
als ein sprachloses – oder gar bedeutungsloses, sinnfremdes – Medium künstle-
rischer Performanz und ästhetischer Erfahrung.8 Genereller wird in den Kultur-
wissenschaften die Diffusion des Sprach- und Textmodells mit der ubiquitären 
Anwendung der Lektüremetapher – als Lesbarkeit einer Landschaft, eines Ge-

8 Vgl. Gottfried Boehm: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin: Berlin 
University Press 1994; Alexander Becker/Matthias Vogel (Hrsg.): Musikalischer Sinn. Beiträge 
zu einer Philosophie der Musik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007

Universalität der Hermeneutik? 19 



sichts, der Welt – problematisiert.9 Allerdings ist festzustellen, dass auch in den 
scheinbar wesensmäßig sprachfremden Bereichen der Sprachbezug nicht ein-
fach auszulöschen ist ; Albrecht Wellmer verweist auf Adornos These, dass Mu-
sik «ohne ein Moment der Sprachähnlichkeit» zum sinnlosen Kaleidoskop von 
Klängen verkommt.10 Tatsache ist auch, dass Sprache nicht nur das reflexive 
Metamedium darstellt, in welchem ästhetische Erfahrungen interpretiert und 
kritisiert werden, sondern dass Kritik und Auslegung ihrerseits in die Rezeption 
eingehen und die Wahrnehmung verändern können.

In allen drei Fällen haben wir mit einer Durchdringung zwischen Sprache 
und Nichtsprachlichem zu tun, die sich nicht zuletzt darin reflektiert, dass al-
lein sprachfähige Wesen zur expressiven Gestik, zur mystischen Schau oder zur 
ästhetischen Wahrnehmung in der Lage sind. Sprache ist im Ganzen unserer 
Existenz der Kern, von dem aus sich die Sinnhaftigkeit unseres Selbst- und 
Weltverhältnisses aufbaut; auch wenn sie sich nicht auf dessen integrale Form 
erstreckt, ist sie die unhintergehbare Grundlage menschlichen Erlebens und 
Handelns. Wenn personales Selbstsein sich wesentlich im Modus des Verste-
hens und Sich-über-sich-Verständigens vollzieht, so ist Sprache nicht irgendei-
ne Form, sondern das Medium, in welchem dieser Vollzug letztlich geschieht. 
Sprache ist der Nukleus und bildet zugleich den Horizont menschlichen Seins 
und Verstehens.

Ich möchte den Gehalt dieser These in einem zweiten Schritt nun dadurch 
prüfen, dass ich von der Frage ausgehe, worin die originäre Funktion der Spra-
che in unserem Wirklichkeitsbezug besteht, und mich dabei an einer Dichoto-
mie orientiere, welche die Sprachreflexion in verschiedenen Versionen durch-
zieht.

3. Funktion(en) der Sprache – 
Zwischen Kommunikation und Welterschließung

Die grundlegende Leitdifferenz, auf die wir hier stoßen, ist die zwischen der 
kommunikativen Funktion auf der einen, der Erkenntnis- und Darstellungs-
funktion auf der anderen Seite. Sprache dient einerseits dazu, mit anderen 
Menschen in Verbindung zu treten, sich ihnen mitzuteilen, auf sie zu wirken, 
sich mit ihnen zu verständigen. Zum anderen ist sie für die Menschen ein Mit-
tel, um die Welt zu erschließen, ihre Erfahrung symbolisch zu artikulieren und 

9 Sibylle Krämer/Horst Bredekamp: «Kultur, Technik, Kulturtechnik. Wider die Diskur-
sivierung der Kultur» (Anm. 2); Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1986; Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hrsg.): Lesbarkeit der Kultur. Literatur-
wissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, München: Fink 2000; Philipp Stoellger 
(Hrsg.): Genese und Grenzen der Lesbarkeit, Würzburg: Königshausen & Neumann 2007.
10 Albrecht Wellmer: Versuch über Musik und Sprache, München: Hanser 2009, S. 11.

20 Emil Angehrn 



Wirklichkeit darzustellen. Dies scheinen zwei Pole zu sein, zwischen denen 
Sprachtheorien wie Sprachursprungserzählungen in der allgemeinsten Charak-
terisierung der Funktion von Sprache oszillieren. Beide Vorstellungen interes-
sieren in ihrer eigenständigen Stoßrichtung wie in ihrer Verschränkung.

Den nächstliegenden Ausgangspunkt einer Reflexion auf Sprache bildet 
das Motiv der Kommunikation. Wenn wir uns fragen, in welcher Weise und 
aus welchen Gründen es zur Ausbildung von Sprache kommt, besteht die erste 
Antwort im Hinweis auf die Erfordernisse des menschlichen Zusammenlebens. 
Dieses bedarf der Sprache, um elementare Bedürfnisse der Kooperation und In-
formation zu erfüllen; umgekehrt bedarf das Erlernen von Sprache der Gemein-
schaft und der Interaktion. Für eine genetische oder evolutionstheoretische Un-
tersuchung rückt diese Perspektive wie selbstverständlich in den Vordergrund; 
onto- und phylogenetische Vorstadien des Sprechens kommen wesentlich als 
Formen des Interagierens in den Blick. Stellvertretend sei auf Untersuchungen 
von Michael Tomasello verwiesen, der die Entstehung menschlicher Sprache 
vor dem Hintergrund einer Praxis gestischen Kommunizierens nachzeichnet, 
aus welcher sich das verbale Verhalten herausbildet.11 Beim Tier wie beim Men-
schen scheinen Elemente der Kommunikation und Formen der geteilten Inten-
tionalität das Substrat des Sprechens zu bilden.

Doch ist damit die Funktionsweise der Sprache nicht erschöpfend be-
stimmt. Ebenso grundlegend sind andere Motive, die im Sprechen aktualisiert 
werden und dessen Telos mit ausmachen. Im Medium der Sprache verhalten 
wir uns nicht nur zu anderen Menschen, sondern auch zu den Gegenständen, 
zu uns selber und zur Welt; wir bedürfen der Sprache, um uns über unser Erle-
ben Klarheit zu verschaffen, um Unterscheidungen in der Welt zu treffen und 
uns in bestimmter Weise auf die Dinge und uns selbst zu beziehen. Die Er-
kenntniskraft der Sprache bildet ein zentrales Motiv klassischer Sprachtheorien. 
So meint Kratylos in Platons gleichnamigem Dialog, dass derjenige, der die 
Worte versteht, auch die Dinge kenne, ja, dass der richtige Name – den wo-
möglich nur die Götter kennen – Einsicht in das Wesen der Dinge gewähre.12

Die Überzeugung von der Erkennbarkeit der Welt und das Vertrauen in die 
Offenbarungskraft der Sprache gehen Hand in Hand.

Wenn man sich fragt, in welchen spezifischen Eigenschaften der Sprache 
dieses kognitive Vermögen gründet, so sind es vor allem zwei strukturelle 
Merkmale, durch welche sich die menschliche Sprache sowohl gegenüber tieri-
schen Äußerungsweisen wie gegenüber nicht-sprachlichen Formen des Auffas-
sens auszeichnet: Begrifflichkeit und Propositionalität.

11 Michael Tomasello: Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2009.
12 Platon: Kratylos, 435d, 383a, 391d.

Universalität der Hermeneutik? 21 



Das eine ist das System der begrifflichen Unterscheidungen, mittels deren 
wir die phänomenale Welt strukturieren und unserem Erleben Bestimmtheit 
verleihen. Begriffe verhelfen uns dazu, Anschauungen zu identifizieren und 
wiederzuerkennen, sie miteinander zu vergleichen und zu kontrastieren; mittels 
kategorialer Differenzierungen können wir die eigene Wahrnehmungsfähigkeit 
ausbilden und lebensweltliche Erfahrungen konkretisieren. Dies gilt für sinnli-
che Distinktionen (Farben, Klänge, Geschmacksnuancen) ebenso wie für den 
differenzierten Umgang mit Stoffen und Werkzeugen, schließlich für das eigene 
Erleben und Sichverhalten: Die ästhetische oder emotionale Bildung, das Sich-
klarwerden über eigene Affekte und Absichten ist eine Sensibilierung im Erle-
ben und im Sprechen gleichermaßen. Allgemein erweist sich die Sprache kraft 
ihrer Fähigkeit zur semantischen und logischen Unterscheidung als ein privile-
giertes Instrument, um die Welt zu strukturieren und das eigene Erleben zu 
durchdringen.

Die Fähigkeit der begrifflichen Unterscheidung wird ergänzt durch die 
propositionale Struktur der Sprache. Sie erlaubt uns, auf Sachverhalte Bezug zu 
nehmen, sie zu identifizieren, reflexiv auf sie zurückzukommen und uns in 
unterschiedlichen modalen Einstellungen – des Fragens, Behauptens, Kritisie-
rens – mit ihnen zu befassen. Darin ermöglicht die propositionale Sprache eine 
Weise des intentionalen Bezugs zur Wirklichkeit, über die kein Tier verfügt 
und die uns in keinem nicht-sprachlichen Medium der Vergegenwärtigung zu-
gänglich ist. Wir können mittels der Sprache einen Gegenstand von seiner 
Gegebenheitsweise unterscheiden und sowohl die Sache wie ihre Darstellung 
und etablierte Deutung thematisieren und kritisch befragen. Sprache erweist 
ihr hermeneutisches Potenzial nicht nur als mächtigstes Instrument der 
Welterschließung, das uns das intimste Erleben wie die fernsten Welten vor 
Augen stellt, sondern zugleich als Ermöglichung des reflexiven Umgangs mit 
dieser Welterschließung, die im Medium der Sprache befragt, kritisiert und er-
neuert wird; gerade die Logik des Fragens fungiert, wie Gadamer herausstellt, 
als herausragendes Organ des Verständnisses.13

Mit Nachdruck unterstreicht Gadamers Hermeneutik nicht nur die kom-
munikative, sondern gerade auch die erschließend-darstellende Kraft der Spra-
che. Ihr Geltungsbereich ist schlechthin umfassend: «Es gibt nichts, das grund-
sätzlich dem Gesagtwerden entzogen wäre.»14 Vonseiten des Sagens wie des 
Gegenstandes stoßen wir auf keine Grenzen, wenn wir den Bereich der Sprache 
vermessen; Wirklichkeit ist, wie der eingangs zitierte Leitsatz festhält, sprach-

13 WM, S. 375–384; vgl. Emil Angehrn, «Vom Sinn des Fragens. Wege nachmetaphysi-
schen Philosophierens», in: Wege des Verstehens. Hermeneutik und Geschichtsdenken, Würz-
burg: Königshausen & Neumann 2008, S. 51–68.
14 Hans-Georg Gadamer: «Mensch und Sprache», in: Gesammelte Werke, Bd. 2, 2. durch-
gesehene Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1993, S. 146–155, hier S. 152.

22 Emil Angehrn 



lich verfasst, das Sprechen erstreckt sich auf das Sein im Ganzen. Sprache ist 
gewissermaßen das Medium, in welchem der Mensch und die Wirklichkeit sich 
begegnen und sich füreinander öffnen, die Mitte, «durch die sich das Bewusst-
sein mit dem Seienden zusammenschließt».15 Dabei wird dieses Zusammentref-
fen in der emphatischen hermeneutischen Lesart dahingehend vertieft, dass sie 
sich keiner subjektiven Sprachkompetenz verdankt, sondern in dem, was sich 
zu erkennen gibt und zum Menschen spricht, gründet. Ähnlich wie Heidegger 
umschreibt Gadamer diese Umkehrung auch in der Formel, dass das Sein bzw. 
die Sprache selbst spricht; was Heidegger am griechischen Begriff der Wahrheit 
als Unverborgenheit festmacht, erkennt Gadamer exemplarisch in der platoni-
schen Bestimmung des Schönen als desjenigen, was leuchtet und sich von sich 
her zeigt.16 Allerdings gibt es den anderen Schlüsselbegriff der Gadamerschen 
Hermeneutik, den Begriff des Gesprächs, der eher die komplementäre Seite zur 
Erkenntnis, das kommunikative Element, zu akzentuieren scheint. Die Frage ist, 
wie sich beide Stoßrichtungen der Sprache, die kommunikative und die kogni-
tiv-darstellungsmäßige, zueinander verhalten.

Es ist eine Frage, die in neueren Diskussionen kontrovers verhandelt wor-
den ist, wobei sowohl die Hierarchie zwischen beiden Funktionen wie die Frage 
ihrer Divergenz und Verschränkung zur Diskussion stehen. Ihre strukturelle 
Divergenz betont Jürgen Habermas, der damit eine kritische Gegenwendung 
zur Hermeneutik verbindet, indem er aufseiten der Kommunikation primär das 
normativ-universalistische Element der Verständigung betont, während er die 
Funktion der Welterschließung einer partikularistischen, kulturell gebundenen 
Orientierung zuweist.17 Zwischen beiden Ausrichtungen der Sprache, dem Ver-
hältnis zu anderen Menschen und dem Bezug zur Welt, besteht hier eine struk-
turelle Hierarchie, mit der sich aber gleichzeitig eine Verflechtung beider Seiten, 
genauer: eine Fundierung der Erkenntnis- und Darstellungspotenz der Sprache 
in ihrer pragmatisch-kommunikativen Dimension verbindet. Auch andere An-
sätze der Sprachtheorie betonen die wechselseitige Verweisung beider Funktio-
nen. In markanter Weise kommt sie in der von der Interaktion ausgehenden 
evolutionstheoretischen Perspektive zum Tragen, deren Stufen Tomasello mit 
dem Fluchtpunkt der geteilten Intentionalität verbindet, in welcher sich der 
Schwerpunkt von der handlungsbezogenen Interaktion zur erkennenden Welt-

15 Hans-Georg Gadamer: «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge», in: Gesam-
melte Werke, Bd. 2, Tübingen: Mohr 1993, S. 66–76, hier S. 72.
16 WM, S. 481–494.
17 Habermas, Jürgen: «Hermeneutische und analytische Philosophie», in: Ders.: Philoso-
phische Texte. Studienausgabe in fünf Bänden, Bd. 2: Rationalitäts- und Sprachtheorie, 
Frankfurt a. M. 2009, S. 67; ders.: «Philosophie und Wissenschaft als Literatur?», in: ders.: 
Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988, 
S. 242–266.

Universalität der Hermeneutik? 23 



aneignung verlagert. Noch direkter werden Kommunikation und Wirklichkeits-
erfassung in der von Waldenfels und anderen betonten Responsivität des Welt-
bezugs verschränkt, der gemäß Erkenntnis einem entgegenkommenden Sinn, 
einer sich mitteilenden Natur oder Sprache der Dinge antwortet. Nicht zuletzt 
wird die Verschränkung in eben jenen Konzepten bedeutsam, welche das Ge-
spräch ins Zentrum des Sinngeschehens rücken. Gerade wenn darin das genuin 
dialogische Element, das Sichwenden an Andere und Hören auf Andere bestim-
mend wird, entsteht ein Überschuss über den bloß wechselseitigen Bezug zwi-
schen Subjekten hinaus: Zum Anderen und mit dem Anderen sprechen lebt 
vom Vertrauen, im Gespräch nicht nur die fremde Intention, sondern das vom 
Anderen Gemeinte und die geteilte Sache zu erfassen. Dieses Vertrauen trägt 
den Dialog zwischen Ich und Du wie den Austausch zwischen Kulturen oder 
die Übersetzung zwischen Sprachen. Die Begegnung hat ihr Ziel nicht in der 
wechselseitigen Introspektion, sondern im Teilen eines gemeinsamen Lebens 
und Weltbezugs.

4. Die Verstehbarkeit der Welt 
und die Offenheit des Sinns

Dies führt zurück zur Eingangsfrage nach der Reichweite und Stellung der Her-
meneutik. Die beiden Funktionen der Sprache als Mittel der Kommunikation 
und der Erkenntnis haben einen Konvergenzpunkt darin, dass Sprache als Me-
dium des Sinns fungiert. Als Medium der Sinnbildung und Sinnrezeption ist 
Sprache in ursprünglicher Weise sowohl in unser Verhältnis zu anderen Men-
schen wie zur Welt eingelassen. Das Wunder der Sprache, das sich im kindli-
chen Spracherwerb stufenweise ereignet, ist das – für das Kind wie für die El-
tern – überwältigende Erlebnis, wie sich im Hineinkommen in die Sprache, im 
Erlernen von Worten und Sätzen die Dinge in einem neuen Licht zeigen, wie 
die Welt sich öffnet und in ihrem Sinn verstehbar wird.18

Mit Nachdruck unterstreicht Gadamer, dass im Gespräch das originäre 
Verstehen nicht einfach auf das Du, sondern auf «das, was es uns Wahres sagt», 
gerichtet ist.19 Anders als für den Dialogismus gilt Gadamers Hauptakzent nicht 
der Begegnung mit dem Anderen, sondern der Erfahrung der Welt, genauer der 
Selbstoffenbarung des Wirklichen, die sich in Kunst, Philosophie und Geschich-
te vollzieht. Verstehen heißt Offensein für das, was dem Menschen entgegen-

18 Vgl. Emil Angehrn: Zur Sprache kommen. Von der Sprachlichkeit des Menschseins, Ba-
sel: Schwabe 2021, S. 9 ff.
19 Hans-Georg Gadamer: «Vorwort zur 2. Auflage (1965)», S.445; gegen Schleiermachers 
Konzept des psychologischen Verstehens betont Gadamer, dass das «Wunder des Verstehens 
[…] nicht eine geheimnisvolle Kommunion der Seelen, sondern eine Teilhabe am gemeinsa-
men Sinn ist» (WM, S. 297).

24 Emil Angehrn 



kommt und sich ihm zeigt, wie Gadamer mit dem Rilke-Gedicht im Vorspann 
zu Wahrheit und Methode prägnant veranschaulicht: Nicht Selbstgeworfenes, 
sondern den Ball der ewigen Mitspielerin zu fangen ist das wahre «Vermögen – 
nicht deines, einer Welt».20 Verstehen ist letztlich von der Überzeugung geleitet, 
dass gegebener, nicht selbstgeschaffener Sinn das Begreifen trägt. Unsere Fähig-
keit zum Sinn ist nicht nur eine subjektive Potenz des Hervorbringens, sondern 
unser Vermögen zum Vernehmen der Welt, das zuletzt in dieser selbst gründet, 
deren eigenes ist. Wenn Gadamer dieses Vermögen als Macht der Sprache aus-
führt, so verschränkt sich in ihr die Sprache des Menschen mit derjenigen der 
Dinge. Sprache ist das Vermögen, die Welt zu verstehen, das darin gründet, 
dass sie das Medium ist, in welchem die Welt sich selbst offenbart.

Der Schlussabschnitt von Wahrheit und Methode ist dem Versuch gewid-
met, diese beiden Stränge des Verstehens und Sichmitteilens zu verknüpfen. 
Dies soll ohne Hypostasierung eines objektiven Sinns geschehen, sondern in 
phänomenologischer Nachzeichnung eines Verstehensprozesses, der kein autar-
kes Tun, sondern in genauem Sinn eine Erfahrung ist, in welcher etwas sich 
zeigt und sich zu verstehen gibt. Wenn Gadamer diesen Vollzug mit Heidegger 
als ein Offenbarungs- und Wahrheitsgeschehen charakterisiert, so setzt er darin 
einen spezifisch hermeneutischen Akzent, indem er den Sinn- und Sprach-
aspekt im Weltbezug hervorhebt. Es geht nicht nur darum, in der Zuwendung 
zum Wirklichen dem «Tun der Sache selbst»21 zu begegnen, sondern darum, 
die «Sprache, die die Dinge führen»22, zu hören, sich von den Dingen und der 
Welt «etwas sagen» zu lassen.23 Dass menschliches Sprechen in der Lage ist, die 
Welt in ihrer Bedeutsamkeit sowohl zu erschließen wie auszusagen, hat sein 
Fundament darin, dass die Welt selbst sich uns im Modus des Sagens öffnet, 
sich uns nicht nur als sichtbare zu sehen, sondern als sinnhafte zu verstehen 
gibt. Das menschliche Wort wird zum Medium der Sprache der Dinge (wie 
nach Heidegger das menschliche Sagen «nur das unausgesprochene Wort des 
Seins zur Sprache bringt»24).

Nicht eine Sprachmystik liegt der Rede von einer Sprache der Dinge zu-
grunde, sondern die Erfahrung, dass wir die Welt verstehen können, dass sie 
uns etwas sagt. Wenn ich oben die Fundamentalität der Sprache mit der Unhin-
tergehbarkeit des Verstehens im menschlichen Selbst- und Weltverhältnis ver-
knüpft habe, so kommt die Verweisung hier von der Gegenseite zum Tragen: 
Fundamental ist das Verstehen, und es ist in gewisser Weise Grund dafür, dem-

20 WM, S. XII.
21 WM, S. 468.
22 WM, S. 480.
23 Hans-Georg Gadamer: «Vorwort zur 2. Auflage (1965)», S. 445.
24 Martin Heidegger: «Brief über den Humanismus», in: ders.: Wegmarken, Gesamtausga-
be Bd. 9, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 313–364, (361).

Universalität der Hermeneutik? 25 



jenigen, was sich zu verstehen gibt, selbst Sprache oder Sprachförmigkeit zuzu-
sprechen. Der Streit um die Reichweite der Sprache, die Kontroverse darüber, 
ob die Ausdehnung der Metaphern des Sprechens, des Textes, der Lektüre auf 
nicht-verbale Gegenstände, Kunstformen und Praktiken gerechtfertigt oder ir-
reführend ist, ist nicht durch interne Analyse des Sprachcharakters dieser Ge-
genstände zu entscheiden. Die Frage nach der Lesbarkeit der Welt oder der 
Sprache der Bilder ist vonseiten des Verstehens, der Formen und Grenzen des 
verstehenden Umgehens mit diesen Gegenständen zu erörtern. Die Universali-
tät der Hermeneutik kann sich nicht auf die Universalität einer ihr vorauslie-
genden Sprache abstützen, sondern liegt im intrinsischen Sprachcharakter des 
Verstehens und des verstehbaren Sinns. Dass Wirklichkeit verstehbar ist, macht 
ihre Sprache. Dass und in welcher Weise Sprache die Verstehbarkeit der Welt 
und des eigenen Selbst konstituiert, wäre im Einzelnen etwa darin aufzuzeigen, 
wie das Verfügen über Begriffe das sinnliche Wahrnehmen in seiner Bestimmt-
heit strukturiert und in seiner Erkenntniskraft trägt. Es wäre zu zeigen, in wel-
cher Weise wir in der Ausbildung von Vokabularen und differenzierten Be-
schreibungen unsere moralische und ästhetische Sensibilität bilden, wie wir uns 
in Erzählungen unsere Vergangenheit zu eigen machen, wie wir über das Erler-
nen von Sprachen in fremden Kulturen und Lebenswelten heimisch werden.

Gleichzeitig ist die konstitutive Sprachlichkeit des Verstehens dahingehend 
zu vermessen, dass nach dem Wirkbereich und den Grenzen des Sprachlichen 
gefragt wird. Dabei sind es verschiedenartige Grenzen, die ins Spiel kommen. 
Die einen haben mit der Formbestimmung der Sprache zu tun und werden 
konkret im Verhältnis der Sprache zu den genannten außersprachlichen – vor-, 
über-, nichtsprachlichen – Sinngestalten zum Thema. Es sind, wie ich zu zeigen 
versucht habe, Grenzen, in denen das Äußerlichsein mit dem Bezogensein ein-
hergeht, indem die außersprachlichen Formen gleichzeitig konstitutiv auf Spra-
che als Ursprung oder Fluchtpunkt, Gegenpart oder Regulativ bezogen sind.

Andere Grenzen tangieren nicht einen Außenbezirk neben dem Medium 
der Sprache, sondern haben damit zu tun, dass sich Sprechen und Ausdrücken 
immer an der eigenen Beschränktheit abarbeiten, die darin liegt, dass jeder 
Ausdruck unvollständig und jedes Verstehen endlich ist. Solche Endlichkeit ist 
Kehrseite der Offenheit und Unabschließbarkeit, in welche hinein sich das Ge-
spräch der Menschen bewegt und das Verlangen des Verstehens sich öffnet.

Von wiederum anderer Art sind die Grenzen, die nicht in der Ohnmacht 
der Sprache wurzeln, sondern darin, dass Sagen und Verstehen mit Grenzen des 
Sagbaren und Verstehbaren selbst konfrontiert sind. Es sind Grenzen, die in der 
Negativität dessen gründen, was sich nicht nur dem subjektiven Meinen, son-
dern der Sinnsupposition als solcher entzieht. Sprache und Verstehen sind in 
radikaler Weise herausgefordert durch das Irrationale, das Böse, das Leiden, das 

26 Emil Angehrn 



sich der Vernunft, dem Wort, dem Verstehen widersetzt.25 Infrage steht der 
Universalitätsanspruch der Hermeneutik nicht als Methodenprogramm einer 
Disziplin (gegen das etwa die Materialität und Äußerlichkeit der Kulturge-
genstände ins Spiel geführt werden), sondern als eine basale Unterstellung, die 
von der Sinnhaftigkeit – Versöhntheit, Vernünftigkeit – des Wirklichen aus-
geht. Verstehen ist hier in grundlegender Weise mit dem Anderen des Sinns, 
nicht nur den Grenzen der Sprache, konfrontiert. Es ist die Grenzerfahrung, die 
als metaphysischer Skandal und Provokation der Vernunft in der Tradition be-
kannt ist und ihre Ausformulierung in der Theodizee und Geschichtsphiloso-
phie findet. Es gibt das Andere der Ratio und des Sinns, und Hermeneutik, die 
das Territorium des Verstehens vermisst, hat sich auch zu diesem Anderen in 
ein Verhältnis zu setzen. Menschliches Verstehen hat seine Grenzen anzuerken-
nen und die «Unvermeidbarkeit des Unbegreiflichen im Leben und Denken» in 
das Selbstverständnis des Menschen aufzunehmen.26

Indessen bleibt die offene Frage, in welcher Weise die Konfrontation mit 
den Grenzen der Sprache die Universalitätsthese der Hermeneutik tangiert. Ga-
damer stellt klar, dass die hermeneutische Perspektive, die auf einen lesbaren 
Sinn, ein «Ganzes von Sinn» in den Dingen ausgreift, keinen «Sinn des Gan-
zen» unterstellt.27 Doch auch wenn sie ohne metaphysische Sinnpostulate aus-
kommt und sich explizit in die ungesicherte Offenheit des Verstehens stellt, 
bleibt unverkennbar, dass sie von einem grundlegenden Vertrauen in ein 
letztliches Verstehenkönnen lebt. Der hermeneutische «Vorgriff der Vollkom-
menheit»28 ist nicht nur eine Vergewisserung des Fluchtpunkts des Verstehens 
nach Art einer regulativen Idee, sondern zugleich ein Fundament, welches die 
Verstehensintention ermöglicht und sie trägt. Zwischen Vertrauen und Miss-
trauen – den polaren Kristallisationspunkten des hermeneutischen Dispositivs 
(man denke an Ricœurs ‹Hermeneutik des Verdachts›) – besteht keine Symme-
trie: «Einverständnis ist ursprünglicher als Missverständnis.»29 Wenn Herme-
neutik auch die Möglichkeit des Scheiterns ernstnehmen muss, wenn sie sich, 
wie die Hermeneutik-Kritik betont, wesentlich auch mit Sinnverzerrungen, mit 
Sinnkrisen und Sinndefiziten auseinanderzusetzen hat, so tut sie dies innerhalb 
eines ungesichert-offenen Ausgriffs des Verstehens, eines Ausgriffs unseres 

25 Vgl. Emil Angehrn: Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen, Tübingen: Mohr 
Siebeck 2000, S. 296–337.
26 Ingolf U. Dalferth: Das Böse. Essay über die Denkform des Unbegreiflichen, Tübingen: 
Mohr Siebeck 2006, S. 203.
27 Hans-Georg Gadamer: «Vorwort zur 2. Auflage (1965)», S. 445.
28 WM, S. 299.
29 Hans-Georg Gadamer: «Sprache und Verstehen», in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Tübin-
gen: Mohr Siebeck 1993, S. 184–198, (187).

Universalität der Hermeneutik? 27 



Sprechens und Verstehenwollens auf den Sinn als Horizont des menschlichen 
Seins.

Wenn man sich fragt, woher dieser Ausgriff seine Kraft angesichts der 
Fragilität aller Verhältnisse bezieht, so kann die Antwort nur lauten, dass der 
Glaube in den Sinn des Sprechens, das Vertrauen auf den Logos, von welchem 
Sokrates in der Stunde der größten Verunsicherung angesichts des bevorstehen-
den Todes zu seinen Schülern spricht, kein anderes Fundament außerhalb 
seiner selbst hat. Sokratesʼ Aufruf ist der Appell an das Miteinanderreden, die 
Aufforderung, nicht abzulassen vom Vertrauen in die Kraft der Worte – als 
einzige Gegenwehr gegen die Gefahr, zu Rede-Verächtern (misologoi), Sprach-
defätisten zu werden, wie andere in der Desillusion über ihre Mitmenschen zu 
Menschenfeinden (misanthropoi) werden.30 Das Vertrauen, dass das Sprechen 
und der Wille zur Verständigung einen Sinn haben, konvergiert mit einer Uto-
pie der Sprache, in der sich die beiden Fluchtlinien des unbegrenzten Gesprächs 
und des restlosen Offenbarens verschränken. Es ist das Ideal einer Teilhabe an 
der Helligkeit der Welt und Erschließung der eigenen Erfahrung ebenso wie der 
gelingenden Mitteilung und Artikulation des zu Sagenden. Sigmund Freud be-
richtet vom dreijährigen Kind im dunklen Zimmer, das die Tante bittet, mit 
ihm zu sprechen, da es sich im Dunkel fürchte, und das auf deren Einwand, was 
es denn davon habe, es sehe sie ja nicht, antwortet : «Das macht nichts, wenn 
jemand spricht, wird es hell.»31 Es ist eine wunderbare Szene und eine tiefe In-
tuition, die die Antwort ausspricht. Ohne Sprache bleibt die Welt stumm und 
dunkel, im Licht geht sie auf, im Sprechen wird sie hell.

In alledem zeigt sich, inwiefern der hermeneutische Vorgriff, der immer 
ein uneingeholter Vorgriff bleibt, nicht irgendeiner idealisierenden Projektion 
entstammt, sondern ein innerstes Begehren des Menschen artikuliert, das 
gleichzeitig ein inneres Können und Wollen zum Tragen bringt. Dass der 
Mensch das sprechende Lebewesen ist, heißt nicht nur, dass er eine bestimmte 
Fähigkeit besitzt, sondern dass er kraft der Sprache Mensch ist. Der Universa-
litätsanspruch der Hermeneutik, so unbestimmt und unabgesichert er sei, ist 
keine Aussage über eine feststellbare Natur des Sinns oder der Sprache, son-
dern eine Aussage über den Menschen, ein Ausdruck dessen, dass der Mensch 
das verstehende Wesen, das verstehen-wollende, nach Verständnis verlangen-
de Wesen ist.

30 Platon: Phaidon, 89b–d.
31 Sigmund Freud: Gesammelte Werke, Bd. V, Frankfurt a. M.: Fischer 41968, S. 126.

28 Emil Angehrn 



Literaturverzeichnis
Angehrn, Emil: Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen. Tübingen: Mohr Siebeck 

2000. 
– : Sinn und Nicht-Sinn. Das Verstehen des Menschen. 2., durchgesehene Aufl. Tübingen: 

Mohr Siebeck 2010. 
– : «Vom Sinn des Fragens. Wege nachmetaphysischen Philosophierens». In: Wege des Ver-

stehens. Hermeneutik und Geschichtsdenken. Würzburg: Königshausen & Neumann 
2008, S. 51–68. 

– Zur Sprache kommen. Von der Sprachlichkeit des Menschseins. Basel: Schwabe 2021.
Aristoteles: Politik. Eingeleitet, übersetzt und kommentiert von Olof Gigon. 2., durchgesehene 

und um einen Kommentar erweiterte Auflage. Zürich/Stuttgart: Artemis Verlag, 1971.
Becker, Alexander/Vogel, Matthias (Hrsg.): Musikalischer Sinn. Beiträge zu einer Philosophie 

der Musik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.
Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986.
Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. Berlin: Berlin University 

Press 1994.
Bredekamp, Horst/Krämer, Sibylle: «Kultur, Technik, Kulturtechnik. Wider die Diskursivie-

rung der Kultur». In: Sibylle Krämer/Horst Bredekamp (Hrsg.): Bild, Schrift, Zahl (Rei-
he Kulturtechnik). München: Fink 2003, S. 11–22.

Bredekamp, Horst/Krämer, Sibylle (Hrsg.): Bild, Schrift, Zahl (Reihe Kulturtechnik). Mün-
chen: Fink 2003.

Bubner, Rüdiger/Cramer, Konrad/Wiehl, Reiner (Hrsg.): Hermeneutik und Dialektik. Hans- 
Georg Gadamer zum 70. Geburtstag. Bd. 1. Tübingen: Mohr 1970.

Dalferth, Ingolf U.: Das Böse. Essay über die Denkform des Unbegreiflichen. Tübingen: Mohr 
Siebeck 2006.

Freud, Sigmund: Gesammelte Werke. Bd. V. Frankfurt a. M.: Fischer 1968.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneu-

tik. Gesammelte Werke, Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck 1986.
– : «Vorwort zur 2. Auflage (1965)». In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Tübingen: Mohr Siebeck 

1993, S. 437–448.
– : «Mensch und Sprache». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneutik II. 2., durchgesehene 

Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck 1993, S. 146–155.
– : «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge». In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Tübin-

gen: Mohr Siebeck 1993, S. 66–76.
– : «Sprache und Verstehen». In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Tübingen: Mohr Siebeck 1993, 

S. 184–198.
Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz. Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp 2004.
Habermas, Jürgen: «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik». In: Rüdiger Bubner/Kon-

rad Cramer/Reiner Wiehl (Hg.): Hermeneutik und Dialektik. Bd. 1. Tübingen: Mohr 
1970, S. 73–103.

— : «Hermeneutische und analytische Philosophie». in: Ders.: Philosophische Texte. Studi-
enausgabe in fünf Bänden, Bd. 2: Rationalitäts- und Sprachtheorie, Frankfurt a. M. 2009, 
S. 29–69.

– : «Philosophie und Wissenschaft als Literatur?». In: Nachmetaphysisches Denken. Philoso-
phische Aufsätze. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988, S. 242–266.

Universalität der Hermeneutik? 29 



Heidegger, Martin: «Brief über den Humanismus». In: Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9. 
Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 313–364.

Hörisch, Jochen: Die Wut des Verstehens. Zur Kritik der Hermeneutik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1988.

Neumann, Gerhard/Weigel, Sigrid (Hrsg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaft zwi-
schen Kulturtechnik und Ethnographie. München: Fink 2000.

Platon: «Kratylos». Übers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 3. 
Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 395–575.

— «Phaidon». Übers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 3. 
Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 1–208.

Stoellger, Philipp (Hrsg.): Genese und Grenzen der Lesbarkeit. Würzburg: Königshausen & 
Neumann 2007.

Tomasello, Michael: Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2009.

Wellmer, Albrecht: Versuch über Musik und Sprache. München: Hanser 2009.

30 Emil Angehrn 



Hat Gadamer Recht?
Simone Glanert*

«Wer als Laie zu […] der juristischen Diskussion des hermeneu-
tischen Problems Stellung nehmen will, wird sich nicht in die ju-
ristische Einzelarbeit vertiefen können».

Hans-Georg Gadamer1

«Es hat von alters her […] eine juristische Hermeneutik gegeben.»2 Mit diesen 
Worten weist Hans-Georg Gadamer schon in den ersten Zeilen seiner Einlei-
tung zu Wahrheit und Methode auf die lange Geschichte der Auslegung von 
Rechtstexten hin.3 Es handelt sich hierbei nicht um eine rein nebensächliche 
historische Information, der im Rahmen der von Gadamer entwickelten philo-
sophischen Hermeneutik keinerlei weitere Beachtung zu schenken wäre. Wie 
sich an späterer Stelle herausstellt, spielt die juristische Hermeneutik in Gada-
mers Werk eine ganz besondere Rolle.

Gadamer widmet im zweiten Teil von Wahrheit und Methode, der von den 
«Grundzüge[n] einer Theorie der hermeneutischen Erfahrung» handelt, einen 
Abschnitt der «juristischen Hermeneutik». Mit diesem etwas über 15 Seiten 

* Reader in Law, Kent Law School, Canterbury (England). An dieser Stelle möchte ich 
Pierre Legrand meinen besonderen Dank für die kontinuierliche Ermutigung zu kritischen 
interdisziplinären Gedankengängen in der Rechtsvergleichung aussprechen. Ferner danke ich 
Andrea Gadamer für die freundliche Genehmigung, Zitate aus der persönlichen Korrespon-
denz von Hans-Georg Gadamer verwenden zu dürfen. Ich trage jedoch die alleinige Verant-
wortung für die hier zum Ausdruck gebrachten Ideen.
1 Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik und Historismus». In: ders.: Gesammelte Werke, 
Bd. 2: Wahrheit und Methode: Ergänzungen. Tübingen: Mohr Siebeck 1993 [1965], S. 392.
2 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck 1990 
[im Folgenden: WM].
3 Siehe Lieber, Francis: Legal and Political Hermeneutics. Boston, MA: Charles C. Little 
and James Brown 1837; Leyh, Gregory (Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, Theory, and 
Practice. Berkeley/Los Angeles/Oxford: University of California Press 1992; Senn, Marcel/ 
Fritschi, Barbara (Hrsg.): Rechtswissenschaft und Hermeneutik. Stuttgart: Franz Steiner Verlag 
2009; Omaggio, Vincenzo/Carlizzi, Gaetano (Hrsg.): Ermeneutica e interpretazione giuridica. 
Turin: G. Giappichelli Editore 2010; Meder, Stefan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, 
Michael (Hrsg.): Juristische Hermeneutik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: 
Nomos 2012; Glanert, Simone/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investiga-
tions. London/New York: Routledge 2017.



langen Text will er uns keine detaillierte historische Studie der juristischen Her-
meneutik liefern. Vielmehr geht es Gadamer darum, die «exemplarische Bedeu-
tung der juristischen Hermeneutik»4 hervorzuheben. Gadamer zufolge zeigt die 
juristische Hermeneutik auf anschauliche Art und Weise, dass jedem Verstehen 
eine «Applikation»5 zugrunde liegt. Indem die juristische Hermeneutik die Ap-
plikation ins rechte Licht rückt, erlaubt sie, so Gadamer, «die alte Einheit des 
hermeneutischen Problems wiederherzustellen».6

Gadamers Argument der «exemplarische[n] Bedeutung der juristischen Her-
meneutik» ist nicht nur für Philosophen und Rechtshistoriker von Interesse.7 Sei-
ne Gedanken zur Interpretation von Rechtstexten sind auch für Rechtsvergleicher 
relevant.8 Man stelle sich z. B. einen englischen Professor für Tierrecht vor, der 
Untersuchungen zur gesetzlichen Regelung von Stierkämpfen in Frankreich und 
Spanien betreibt.9 Diesem Forscher wird es vornehmlich darum gehen, ein tiefes 
Verständnis vom französischen und spanischen Tierrecht zu erlangen. Dabei wird 
er sich darum bemühen, so genau wie möglich zu verstehen, wie Franzosen und 
Spanier ihre Tierrechte auslegen. Darüber hinaus wird der englische Jurist durch 
die Konfrontation mit dem französischen und spanischen Tierrecht auch ein bes-
seres Verständnis von den Eigenheiten des englischen Tierrechts gewinnen. Im 
Zentrum einer jeden rechtsvergleichenden Studie – ob nun zum Tierrecht, Fami-
lienrecht, Vertragsrecht oder Verfassungsrecht unterschiedlicher Länder – steht 
immer die Frage nach den Modalitäten des Verstehens von sowohl fremdem als 
auch eigenem Recht.10

Allerdings gibt Gadamers Abschnitt zur «exemplarische[n] Bedeutung der 
juristischen Hermeneutik» dem Rechtsvergleicher zu denken. Wie hat Gadamer 
Recht eigentlich verstanden? Was war sein Rechtsverständnis? Beziehen sich 
seine Reflexionen zur juristischen Hermeneutik ausschließlich auf die Ausle-

4 WM, S. 330.
5 Ebd., S. 335, Hervorhebung im Original.
6 Ebd., S. 334, Hervorhebung im Original.
7 Siehe Mootz, Francis J. (Hrsg.): Gadamer and Law. London/New York: Routledge 2007; 

Jens Kaspers: Philosophie – Hermeneutik – Jurisprudenz. Die Bedeutung der philosophischen 
Hermeneutik Hans-Georg Gadamers für die Rechtswissenschaften. Berlin: Duncker & Humblot 
2014.

8 Siehe Glanert, Simone: «The Interpretation of Foreign Law: How Germane Is Gada-
mer?». In: Glanert, Simone/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. 
London/New York: Routledge 2017, S. 63–80.

9 Siehe Glanert, Simone: «The Corrida, For Example: How Comparative Understanding 
Fares». In: Glanert, Simone/Mercescu, Alexandra/Samuel, Geoffrey (Hrsg.): Rethinking Com-
parative Law. Cheltenham/Northampton, MA: Edward Elgar 2021, S. 183–205.
10 Siehe Legrand, Pierre: «Foreign Law: Understanding Understanding». In: Journal of 
Comparative Law 6 (2011), S. 67–177; ders.: «What Is That, To Read Foreign Law?». In: 
Journal of Comparative Law 14 (2019), S. 290–310.

32 Simone Glanert 



gung von deutschem Recht? Oder haben sie über das deutsche Recht hinaus 
auch Gültigkeit für die Interpretation von Recht in anderen Ländern? Inwiefern 
kann Gadamers juristische Hermeneutik als «exemplarisch» angesehen wer-
den? Kurzum: Hat Gadamer Recht?

Auf die Frage «Hat Gadamer Recht?» möchte ich im Weiteren sowohl mit 
«Ja» als auch mit «Nein» antworten. Dabei werde ich in zwei Schritten vorge-
hen. Erstens werde ich darauf aufmerksam machen, dass Gadamers Gedanken 
zur juristischen Hermeneutik stark von einem deutschen rechtsdogmatischen 
Ansatz geprägt sind. Seine Überlegungen bezüglich der Auslegung von Recht 
beziehen sich nur auf das deutsche Recht und die deutsche Rechtskultur. Gada-
mers Aussagen treffen lediglich auf Deutschland, einige Nachbarländer sowie 
Länder, die das deutsche Recht übernommen haben, zu. Sie sind daher nur von 
sehr begrenzter Bedeutung.

Zweitens werde ich aufzeigen, dass Gadamers Ansichten zur Auslegung 
von Recht nicht auf andere Rechtskulturen übertragbar sind. Beispielsweise im 
englischsprachigen Raum, in Rechtskulturen, die dem Common Law zugeord-
net werden, denkt man das Recht und dessen Auslegung nicht so wie in 
Deutschland. Im amerikanischen oder englischen Recht nimmt der Vorgang 
der Applikation eine ganz andere Form an. Dabei geht es nicht nur um andere 
Methoden der Rechtsauslegung, sondern um sehr unterschiedliche, tief verwur-
zelte kulturelle Praktiken, die geschichtliche, politische, religiöse und andere 
Ursprünge mit weitreichenden Konsequenzen haben. Gadamer, der sich in 
Wahrheit und Methode ausnahmslos auf die Applikation von deutschem Recht 
konzentriert, hat diese wichtige Nuance nicht machen können.

Letztendlich ist die These der «exemplarische[n] Bedeutung der juristi-
schen Hermeneutik» aus der Sicht des Rechtsvergleichers nicht überzeugend. 
Dennoch kann Gadamers philosophische Hermeneutik einen wichtigen Beitrag 
zur Rechtsvergleichung machen.

I. Gadamers deutsche Rechtsdogmatik

Gadamer hat mit der Niederschrift von Wahrheit und Methode in den 1950er 
Jahren begonnen.11 Im Vorentwurf des Buches, der in der Handschriftenabtei-
lung der Universität Heidelberg zu finden ist, gibt es «zur juristischen Herme-
neutik nur eine Äußerung».12 In dem ersten Manuskript wird «[d]ie juristische 

11 Siehe Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. 2., durchgesehene Aufl. 
Tübingen: Mohr Siebeck 2013, S. 318–320.
12 Avenarius, Martin: «Universelle Hermeneutik und Praxis des Rechtshistorikers und Ju-
risten. Die Entwicklung ihres Verhältnisses im Lichte der Diskussion zwischen Gadamer und 
Wieacker». In: Meder, Stephan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, Michael (Hrsg.): Juris-
tische Hermeneutik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: Nomos 2013, S. 68.

Hat Gadamer Recht? 33 



Hermeneutik […] nur als unselbständiger Gesichtspunkt in Bezug genom-
men».13 Folglich wurde der Abschnitt zur «juristischen Hermeneutik» erst in 
der endgültigen Fassung des Werkes im Laufe des Wintersemesters 1958/59 
hinzugefügt.14

Ausschlaggebend für diese späte Entscheidung war Gadamers kritische 
Auseinandersetzung mit dem Werk des italienischen Rechtshistorikers, Philoso-
phen und Theologen Emilio Betti (1890−1968).15 Im Jahre 1955 legte Betti seine 
hermeneutische Theorie in dem Buch Teoria generale della interpretazione vor 
(ein 2. Band erschien 1960).16 Nur ein Jahr zuvor hatte Betti einen Beitrag mit 
dem Titel Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre in der Festschrift 
für Ernst Rabel veröffentlicht.17 Es ist wahrscheinlich dieser, in deutscher Spra-
che verfasste Text aus dem Jahre 1954, der Gadamers Interesse an der juristi-
schen Hermeneutik geweckt hat.18 Gadamer und Betti hatten sehr unterschied-
liche Auffassungen von der Hermeneutik. Betti, so Gadamer, «[vermag] das 
Problem der Hermeneutik nur als ein Methodenproblem zu denken […], tief in 
den Subjektivismus befangen, um dessen Überwindung es geht».19 In einem 
Brief an Franz Wieacker (1908−1994), seinerzeit ein eminenter deutscher Pro-
fessor für römisches Recht, bürgerliches Recht und neuere Privatrechtsge-
schichte, schrieb Gadamer: «Was Betti betrifft, so ist er mir im Grunde zu un-
philosophisch. Er möchte Regeln, wo ich darüber nachdenke, unter welchen 
Bedingungen die Anwendung seiner Regeln steht.»20

Obwohl Gadamer für die juristische Hermeneutik großes Interesse zeigte, 
war er auf dem Gebiet der Rechtswissenschaften nicht bewandert.21 Gadamer 

13 Ebd., S. 69.
14 Siehe Grondin, supra Fn. 11, S. 320.
15 Siehe Wright, George: «On a General Theory of Interpretation. The Betti-Gadamer Dis-
pute in Legal Interpretation». In: American Journal of Jurisprudence 32 (1987), S. 191–244; 
Vinx, Lars: «Some Untidy Reflections on the Betti-Gadamer Debate». In: Betti, Emilio: Her-
meneutics as a General Methodology of the Sciences of the Spirit. London/New York: Routledge 
2021, S. xi–xxv.
16 Siehe Betti, Emilio: Teoria generale della interpretazione. 2 Bde. Mailand: Giuffrè 1955– 
1960. Für die deutsche Übersetzung des Textes aus dem Jahre 1955, siehe Betti, Emilio: Allge-
meine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften. Tübingen: Mohr Siebeck 1962.
17 Siehe Betti, Emilio: «Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre». In: Kunkel, 
Wolfgang/Wolff, Hans-Julius (Hrsg.): Festschrift für Ernst Rabel. 2. Bd. Tübingen: Mohr Sie-
beck 1954, S. 79–168.
18 Siehe Grondin, Jean: «Gadamer’s Interest for Legal Hermeneutics». In: Glanert, Simo-
ne/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. London/New York: 
Routledge 2017, S. 51.
19 Gadamer, supra Fn. 1, S. 394.
20 Gadamer, Hans-Georg: Brief an Franz Wieacker vom 31. 1. 1962. Deutsches Literaturar-
chiv Marbach a. N., HS 005011929.
21 Grondin, supra Fn 18, S. 48–62.

34 Simone Glanert 



hatte Philosophie und griechische Philologie studiert. Ein rechtswissenschaftli-
ches Studium hatte er nicht abgeschlossen. Gadamer war sich seiner Grenzen 
sehr wohl bewusst. So schrieb er im Jahre 1977 an Wieacker: «Schade, daß mir 
juristische Ausbildung fehlt, so daß es mir nicht gelingt, meine Intention ange-
messen zu formulieren.»22

Als Laie stützt Gadamer sich in seiner Untersuchung zur juristischen Her-
meneutik auf die Schriften einer recht kleinen Anzahl von Juristen. Er beruft 
sich auf die Arbeiten Bettis und Wieackers. Gadamer verweist ebenfalls auf die 
Werke von Ernst Forsthoff (1902−1974), Professor für Staats- und Verwal-
tungsrecht, und Karl Engisch (1899−1990), Professor für Strafrecht und Rechts-
philosophie. Ferner zitiert er die Schrift System des römischen Rechts aus dem 
Jahre 1840 von Friedrich Carl von Savigny (1779−1861). Einige Juristen, wie 
zum Beispiel Betti, hat Gadamer persönlich gekannt.23 Auch mit Wieacker hat 
er über Jahrzehnte hinweg regelmäßigen Kontakt gepflegt.24 Alle die von Gada-
mer in Wahrheit und Methode genannten Autoren waren stark von der deut-
schen Rechtskultur geprägt.25 Sogar Betti stand wie viele andere italienische Ju-
risten der deutschen Rechtswissenschaft nahe. Der Einfluss des deutschen 
Rechts ist z. B. in der Reform des italienischen Zivilgesetzbuchs (Codice civile) 
im Jahre 1942 deutlich sichtbar.26

Gadamers Quellenwahl beeinflusst unweigerlich seine Wortwahl. Im Ab-
schnitt zur «exemplarische[n] Bedeutung der juristischen Hermeneutik» ver-

22 Gadamer, Hans-Georg: Brief an Franz Wieacker vom 24. 8. 1977. Deutsches Literaturar-
chiv Marbach a. N., HS 005011929.
23 Gadamer stand mit Betti im Zeitraum von 1958 bis 1962 im Briefwechsel. Siehe Deut-
sches Literaturarchiv Marbach a. N., 005088497 und HS002150016. Eines der ersten Treffen 
zwischen den beiden Philosophen hat am 26. 5. 1957 stattgefunden. Siehe Betti, Emilio: Brief 
an Gadamer vom 19. 2. 1958, Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N., 005088497.
24 Mündlichen Berichten zufolge nahm Gadamer von 1943 bis 1945 an einem interdiszi-
plinären «Kolloquium für Außenpolitik und Staatenkunde» teil, das u. a. renommierte Juris-
ten wie Wieacker versammelte. Siehe Grondin, supra Fn 11, 256 Fn. 77. Ein Großteil der 
schriftlichen Korrespondenz zwischen Gadamer und Wieacker aus den Jahren 1945 bis 1993 
ist erhalten. Siehe Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N., HS005011929 und HS005232581.
25 Einige der von Gadamer genannten deutschen Juristen hatten eine umstrittene Vergan-
genheit. So wirkte Franz Wieacker, der 1933 habilitierte, in den ersten Jahren seiner akademi-
schen Laufbahn unter dem NS-Regime (Siehe Kohlhepp, Ralf: «Franz Wieacker und die NS- 
Zeit». In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung 122 
[2005], S. 203–223). Ernst Forsthoff, u. a. Autor des Buches Der totale Staat (1. Aufl., Ham-
burg: Hanseatische Verlagsanstalt 1933), stand ebenfalls dem NS-Regime nahe (Siehe Maunz, 
Gerhard: «Ernst Forsthoff und andere …». In: Corino, Karl (Hrsg.): Intellektuelle im Bann 
des Nationalsozialismus. Hamburg: Hoffmann und Campe 1980, S. 193–203.
26 Siehe Schulze, Reiner (Hrsg.): Deutsche Rechtswissenschaft und Staatslehre im Spiegel der 
italienischen Rechtskultur während der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Berlin: Duncker & 
Humblot 1990.

Hat Gadamer Recht? 35 



wendet Gadamer eine ganze Reihe klassischer deutscher Rechtsbegriffe. So ist 
beispielsweise die Rede vom «System der rechtlichen Dogmatik»,27 dem «dog-
matischen Zweck [der] juristischen Hermeneutik» (Id.), dem «Dogmatiker»,28

der «dogmatische[n] Sonderaufgabe» der juristischen Hermeneutik (Id.), vom 
«Rechtsstaat», der «Rechtssicherheit», der «Rechtsordnung» und dem «Sub-
sumtionsakt».29 Es handelt sich hierbei um ganz spezifisch deutsche rechtswis-
senschaftliche Konzepte.

Juristen im Ausland sind mit solchen deutschen Rechtsbegriffen kaum ver-
traut. Im Gegenteil, ein Wort wie «dogmatisch» hat in der englischen Sprache 
eine negative, regelrecht abwertende Bedeutung. Der englische Begriff dogmatic 
(im Deutschen «unnachgiebig») wird meist im Zusammenhang mit morali-
schen Fragen verwendet, keinesfalls aber im Rahmen einer juristischen Reflexi-
on. Auch die deutsche Idee der «Rechtsordnung» ist vielen ausländischen Juris-
ten fremd. In England zum Beispiel, wo es noch nicht einmal eine schriftliche 
Verfassung, geschweige denn ein Zivilgesetzbuch gibt, hat sich das Recht seit 
dem 12. Jahrhundert in eher ungeordneten Bahnen entwickelt.30 Natürlich 
könnten die Engländer eine Verfassung oder ein Zivilgesetzbuch schreiben. 
Aber sie wollen es nicht. Selbst der deutsche Begriff des «Rechtsstaats» ist aus 
englischer Sicht schwer verständlich. Auch wenn das Vereinigte Königreich aus 
völkerrechtlicher Sicht als «Staat» gilt, ist der Staatsbegriff im englischen Ver-
fassungssystem weitgehend abwesend.31 Man könnte die rule of law in Betracht 
ziehen.32 Jedoch geht es bei der rule of law um law, nicht um state.33 Es gibt 

27 WM, S. 330.
28 Ebd., S. 333.
29 Ebd., S. 335.
30 Siehe Baker, John H.: Introduction to English Legal History. 5. Aufl., Oxford: Oxford 
University Press 2019; Sandberg, Russell : A Historical Introduction to English Law. Genesis of 
the Common Law. Cambridge: Cambridge University Press 2023.
31 In seiner fundierten Studie bezieht sich Kenneth Dyson auf «das Fehlen der Staatsidee» 
(«the absence of state») im englischen Recht: Dyson, Kenneth H. F.: The State Tradition in 
Western Europe. A Study of an Idea and Institution. Oxford: Oxford University Press 1980, 
S. 41. Dyson widmet dem Verfassungsmodell des englischen Rechts einen ganzen Abschnitt, 
den er als «ein[en] ungewöhnliche[n] Fall» («[a]n [a]berrant [c]ase») bezeichnet: ebd., 
S. 36–47. Für eine weitere ausführliche Behandlung dieser Frage siehe Young, Alison L.: Tur-
pin & Tomkins’ British Government and the Constitution. 8. Aufl., Cambridge: Cambridge 
University Press 2021, S. 13–20. Den Autoren zufolge umfasst das englische Recht u. a. die 
Konzepte der Krone, des Reiches, der Regierung, der Regierungsbehörden, aber es beinhaltet 
nicht den Begriff des Staates. Siehe beispielsweise Town Investments Ltd v. Department of the 
Environment [1978] AC 359 (HL), S. 397–400 (Lord Simon).
32 Siehe Meierhenrich, Jens/Loughlin, Martin (Hrsg.): The Cambridge Companion to the 
Rule of Law. Cambridge: Cambridge University Press 2021.
33 Für eine interessante Studie der tiefreichenden verfassungsgeschichtlichen Unterschiede 
zwischen dem deutschen «Rechtsstaat», der englischen rule of law und dem französischen 

36 Simone Glanert 



noch nicht einmal für einen Grundbegriff wie «Recht» ein Äquivalent in der 
englischen Sprache. «Recht» ist nicht law.34

Gadamers Gedanken zur juristischen Hermeneutik zeugen von einem 
deutschen Verständnis von Recht und dessen Auslegung. Dies kann anhand 
von wenigen Beispielen aufgezeigt werden. Zunächst steht der «Richter» im Fo-
kus von Gadamers «juristischer Hermeneutik». Mit «Jurist» ist ausdrücklich 
der «Richter» gemeint.35 Wie wir wissen, hat der Richter im deutschen Recht 
einen ganz besonderen Stellenwert. Dies ist allein schon an der juristischen 
Ausbildung in Deutschland erkennbar. Der deutsche Volljurist ist qualifiziert 
für die Rolle des Richters. Die Fähigkeit zum Richteramt wird durch den erfolg-
reichen Abschluss des Studiums der Rechtswissenschaften, des ersten Staats-
examens und, im Anschluss an das Rechtsreferendariat, des zweiten Staats-
examens erworben.

Ferner konzentriert sich Gadamer auf die Auslegung von Gesetzestexten 
durch den Richter. Gadamer schreibt: «[D]er Jurist [meint] stets das Gesetz 
selbst.»36 Schon im rechtswissenschaftlichen Studium lernen Studenten mit Ge-
setzestexten umzugehen. Gesetzesbücher spielen, wie wir wissen, im deutschen 
Recht eine wichtige Rolle. Der Grund dafür liegt im römischen Recht. Das 
deutsche Recht, wie alle kontinentaleuropäischen Rechtskulturen, ist im We-
sentlichen durch eine umfangreiche Kompilation römischen Rechts aus dem 
6. Jahrhundert nachhaltig und charakteristisch geprägt worden. Das, was man 
mehrere Jahrhunderte später den Corpus Juris Civilis genannt hat, ist sozusagen 
der Ursprung des deutschen Bürgerlichen Gesetzbuches.

Für Gadamer steht der Richter im Dienst des Gesetzesgebers. Er zieht häu-
fig Vergleiche zwischen der juristischen und der theologischen Hermeneutik. So 
werden schon in der Einleitung zu Wahrheit und Methode der «Richte[r]» und 
der «Pfarre[r]» in einem Atemzug genannt.37 Im Abschnitt zum «hermeneuti-
sche[n] Problem der Anwendung» hebt Gadamer Gemeinsamkeiten zwischen 
beiden Hermeneutiken hervor.38 Hier ist zu lesen: «Das Wunder des Verstehens 

Etat de droit siehe Loughlin, Martin: Foundations of Public Law. Oxford: Oxford University 
Press 2010, S. 312–341.
34 Und droit ist auch nicht law. Für eine detaillierte Untersuchung dieses Arguments unter 
besonderer Berücksichtigung der Arbeit des französischen Philosophen Jacques Derrida, ei-
nem der wichtigsten Kritiker Gadamers, siehe z. B. Legrand, Pierre: «Jacques Derrida Never 
Wrote About Law». In: Goodrich, Peter/Rosenfeld, Michel (Hrsg.): Administering Interpreta-
tion. New York: Fordham University Press 2019, S. 105–146. Legrand unterscheidet droit und 
seine «nomothetische Rechtskultur» von law und seiner «idiographischen Rechtskultur»: 
Ebd., S. 111.
35 WM, S. 333; 335.
36 WM, S. 332.
37 Ebd., S. 1.
38 Ebd., S. 312−16.

Hat Gadamer Recht? 37 



besteht […] darin, […] uns […] dem überlegenen Anspruch des Textes zu 
öffnen. Dafür […] ist die juristische und die theologische Hermeneutik das 
wahre Vorbild.» Gadamer fügt hinzu: «Auslegung des gesetzlichen Willens, 
Auslegung der göttlichen Verheißung zu sein, das sind offenkundig nicht Herr-
schafts- sondern Dienstformen. Im Dienste dessen, was gelten soll, sind die 
Auslegungen, die Applikation einschließen.»39 Im Abschnitt zur «juristischen 
Hermeneutik», kommt Gadamer dann noch einmal auf mehreren Seiten ein-
dringlich auf die «theologische Hermeneutik» zu sprechen.40

Gadamers Idee des «gesetzlichen Willens»41 ist äußerst problematisch. Der 
Gesetzesgeber setzt sich aus Personen unterschiedlichster Parteien zusammen. 
Er hat keinen klar identifizierbaren einheitlichen Willen. Gesetze werden oft-
mals lange und stark debattiert. Der verabschiedete Gesetzestext stellt meist ei-
nen Kompromiss zwischen unterschiedlichen Interessengemeinschaften dar. 
Darüber hinaus erinnern Gadamers Gedanken zu Recht und Religion an die 
römischen Wurzeln des deutschen Rechts. Der im 6. Jahrhundert regierende 
Kaiser Justinian inszenierte sich als Gottes Stellvertreter auf Erden. Justinian zu-
folge waren Juristen die «Priester des Rechts» (sacerdotes).42 Jegliche Kommen-
tare seiner Gesetze waren ausdrücklich verboten.43

Gadamer spricht also von einer ganz bestimmten Form der Applikation im 
deutschen Recht, der zufolge der Richter dem Gesetzgeber untergeordnet ist. 
Aus der Sicht des Rechtsvergleichers unterscheidet sich jedoch das deutsche 
Modell der Applikation grundlegend vom englischen Modell.44 Auch in Eng-
land gibt es das Prinzip der «parlamentarischen Souveränität» (parlementary 
sovereignty).45 Nichtsdestotrotz sind englische Richter schon immer law-maker 
gewesen.46 Sie üben ihre historische Rolle als law-maker auch heute noch selbst 
in der Gegenwart von Gesetzestexten aus. Das bedeutet nicht, dass englische 
Richter aus dem Nichts heraus entscheiden. Sie beziehen sich auf ehemalige Ge-
richtsentscheidungen, im Englischen doctrine of precedent genannt. Und diese 

39 Ebd., S. 316.
40 Ebd., S. 334−38.
41 Ebd., S. 316.
42 D. 1.1.1.1. (Corpus Juris Civilis, Bd. 1: Digesten, hrsg. von Theodor Mommsen/Paul 
Krüger, Berlin 1870; Nachdruck Dublin/Zürich: Weidmann 1973).
43 Siehe D., Tanta, 21 (Corpus Juris Civilis, Bd. 1: Digesten, hrsg. von Theodor Mommsen/ 
Paul Krüger, Berlin 1870; Nachdruck Dublin/Zürich: Weidmann 1973).
44 Siehe Markesinis, Basil : «Judicial Style and Judicial Reasoning in England and Germa-
ny». In: Cambridge Law Journal 59 (2000), S. 294–309.
45 Siehe Gordon, Michael: Parliamentary Sovereignty in the UK Constitution. Process, Poli-
tics and Democracy. Oxford: Hart 2015.
46 Siehe Zander, Michael: The Law-Making Process. 8. Aufl., Oxford: Hart 2020.

38 Simone Glanert 



doctrine of precedent lässt dem englischen Richter enorme Entscheidungsfrei-
heit.47

Ein klassisches Beispiel für die ganz unterschiedliche Macht, über die Rich-
ter in Deutschland und in England verfügen, ist das Vertragsrecht. Die wich-
tigste Quelle für das deutsche Vertragsrecht ist das Bürgerliche Gesetzbuch 
(BGB). Hier hat der Gesetzesgeber die umfangreichen Rahmenbedingungen für 
die wirksame Schließung eines Vertrags, die Pflichten der Vertragsparteien, die 
Konsequenzen von Vertragsverletzungen, die Änderung oder Auflösung eines 
Vertrags, die Voraussetzungen für Schadensersatzansprüche usw. geschaffen. 
Die zu berücksichtigenden Rechtsnormen sind über mehrere Bücher des BGB 
verteilt. Das erste Buch, der «Allgemeine Teil», liefert allgemeine Regeln für 
den Vertrag (siehe §§ 145 ff BGB). Im zweiten Buch, unter dem «Recht der 
Schuldverhältnisse», sind unterschiedliche schuldrechtliche Verträge, wie z. B. 
der Kaufvertrag (§§ 433 ff BGB) oder der Mietvertrag (§§ 535 ff BGB) zu fin-
den. In England hingegen gibt es kein Zivilgesetzbuch. Dort wurde das geltende 
Vertragsrecht seit dem 13. Jahrhundert weitestgehend von Richtern entwickelt.

Gadamers Abschnitt zur «juristischen Hermeneutik» ist zweifellos von ei-
nem deutschen rechtsdogmatischen Ansatz geprägt. Dieses Phänomen, dem zu-
folge der Jurist das Recht aus der Perspektive seiner eigenen Rechtskultur be-
trachtet, wird in der Rechtsvergleichung juricentrism genannt.48 Um es mit 
Gadamers eigenen Worten auszudrücken, «[wählt] der, der versteht, nicht be-
liebig seinen Blickpunkt […], sondern [findet] seinen Platz vorgegeben».49

Gadamer selbst hat als deutscher Philosoph mit mangelnder juristischer Ausbil-
dung seinen Blickpunkt nicht beliebig gewählt, sondern seinen Platz zwangsläu-
fig vorgegeben gefunden.50

47 Siehe Cross, Sir Rupert/Harris, J. W.: Precedent in English Law. 3. Aufl., Oxford: Oxford 
University Press 1991.
48 Siehe Legrand, Pierre: Negative Comparative Law: A Strong Programme for Weak 
Thought. Cambridge: Cambridge University Press 2022, S. 61 Fn. 55, 70, 75, 81, 158, 241−42, 
252, 350 Fn. 76, 391 [im Folgenden: Negative Comparative Law]; Legrand, Pierre: Compara-
tive Law and the Task of Negative Critique. London/New York: Routledge 2023, S. 82, 93, 198 
Fn. 89, 270 Fn. 127, 272 [im Folgenden: Task of Negative Critique].
49 WM, S. 334.
50 Dies erinnert an Martin Heideggers Idee der «Geworfenheit». Der Mensch ist einer fak-
tischen Existenz im öffentlichen Raum ausgeliefert. Er kreiert oder bestimmt sein Leben nicht 
selbst, sondern ist immer schon in eine Welt geworfen. Konkret bedeutet dies, dass der 
Mensch in die konstitutiven Merkmale der eigenen vorurteilshaften Vorstruktur wie Sprache, 
Religion, Moral oder Recht hineingeworfen wird. Siehe Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tü-
bingen: Max Niemeyer 2001 [1927], S. 383−84.

Hat Gadamer Recht? 39 



II. Interkulturelle Übertragbarkeit?
Die juristische Hermeneutik hat für Gadamer «exemplarische Bedeutung».51 Sie 
erlaubt «die alte Einheit des hermeneutischen Problems wiederherzustellen».52

Solch ein Streben nach Universalität stellt uns vor die Frage der Interkulturali-
tät. Wie verhält es sich mit der interkulturellen Übertragbarkeit von Gadamers 
juristischer Hermeneutik? Gadamers Ansichten zur Interpretation von Recht 
sind, wie oben aufgezeigt, stark von einer deutschen Perspektive beeinflusst. 
Können sie dennoch für fremde Rechtskulturen gelten?

Ein erstes Problem betrifft die Rolle des deutschen Richters, der Gadamer 
zufolge im Dienst des deutschen Gesetzgebers steht. Doch wie wir gesehen ha-
ben, gilt diese Idee nicht für Länder des Common Law. Das Common Law ver-
eint alle Rechtskulturen, die vom alten englischen Recht abstammen, welches 
sich ab dem 12. Jahrhundert entwickelt hat. In Ländern, die dem Common Law 
zugeordnet werden, hat keine weitreichende Rezeption römischen Rechts statt-
gefunden. Natürlich findet man auch in England oder in den USA Gesetzestex-
te. Jedoch haben englische oder amerikanische Richter legitime institutionelle 
Fähigkeiten zur Rechtsetzung, über die deutsche Richter einfach nicht verfügen. 
Gadamer hat diesen wichtigen Unterschied nicht hervorgehoben.

Die Macht, die Richter in den Rechtskulturen des Common Law genießen, 
kommt beispielsweise im Fall Miller (No. I) des Supreme Court of the United 
Kingdom, des Obersten Gerichtshofs des Vereinigten Königreichs, zum Zeit-
punkt des Brexits deutlich zum Ausdruck.53 Dieser berühmte Rechtsstreit aus 
dem Jahre 2017, der auf eine Gruppe um die Fondsmanagerin Gina Miller zu-
rückgeht, betrifft die verfassungsrechtlichen Bedingungen für den Austritt des 
Vereinigten Königsreichs aus der Europäischen Union. Die damalige englische 
Regierung hatte angekündigt, ihre Austrittserklärung gemäß Artikel 50 des Ver-
trags über die Europäische Union (EUV) bis Ende März nach Brüssel zu sen-
den. Die Premierministerin Theresa May und ihre Rechtsberater waren der 
Auffassung, dass eine Zustimmung des Parlaments dank der sogenannten «kö-
niglichen Prärogative» (royal prerogative) nicht nötig wäre, um den Brexit in 
Gang zu setzen.

Die «königliche Prärogative» bezeichnet die Abtretung von Machtbefugnis-
sen des britischen Monarchen an den Premierminister. Der Premierminister han-
delt somit als Stellvertreter des britischen Monarchen vor dem Parlament. Interes-

51 WM, S. 330.
52 Ebd., S. 334, Hervorhebung im Original.
53 R. (Miller) v. Secretary of State for Exiting the European Union [2017] UKSC 5. – Dieser 
Fall ist der erste von zwei Brexit-Entscheidungen, an denen die Klägerin Miller beteiligt war. 
Der zweite Fall wurde am 24. 9. 2019 entschieden; siehe R. (Miller) v. The Prime Minister 
[2019] UKSC 41.

40 Simone Glanert 



santerweise ist die königliche Prärogative judge-made. Sie wurde vor mehreren 
Jahrhunderten von den englischen Richtern selbst ins Leben gerufen. Um den 
Mächtigen reinen Wein einzuschenken (speaking truth to power), haben Richter 
im Laufe der Zeit regelmäßig den Umfang des königlichen Vorrechts ausgelegt.54

Am 24.1.2017 hat die große Mehrzahl der Richter des Obersten Gerichtshofs des 
Vereinigten Königreichs verkündet, dass der Austritt des Landes aus der Europäi-
schen Union nach Art. 50 EUV nicht durch eine Entscheidung der Regierung auf-
grund der «königlichen Prärogative» erfolgen dürfe.

Der Fall Miller zeigt die enorme Auslegungsfreiheit, über die Richter im 
Common Law verfügen. Die Richter können in ihrer Interpretation des Rechts 
so weit gehen, die rechtlichen Befugnisse des Staatsoberhaupts einzuschränken, 
ja sogar abzusprechen. Man hätte meinen können, der Begriff «Prärogative» be-
deutet, dass der Monarch tun kann, was er möchte. Doch im Fall Miller ent-
schieden die Richter, dass die «königliche Prärogative» ihre Grenzen hat. Die 
Richter stehen nicht im Dienst des britischen Monarchen. Im Gegenteil : Die 
Richter behaupten sich gegenüber dem Monarchen als Schöpfer des grundle-
gendsten Verfassungsrechts. Sie tun dies schon seit jeher. Miller ist kein Einzel-
fall. Um es auf den Punkt zu bringen, die englische Art der Applikation ist 
Lichtjahre von der deutschen Form der Applikation entfernt. Das, was Gada-
mer über die deutsche Applikation des Rechts schreibt, ist nicht auf die Rechts-
kulturen des Common Law übertragbar.

Gadamer hat sicherlich nicht unrecht, wenn er behauptet, dass jede Rechts-
auslegung eine Anwendung darstelle. Aber eine Entscheidung wie Miller zeigt 
deutlich, dass sich die Vorstellungen vom Anwendungsbegriff in Deutschland und 
England deutlich voneinander unterscheiden. In England wird die Gestaltung der 
Anwendung bis an ihre Grenzen getrieben, um zu nicht mehr und nicht weniger 
als einer Fabrikation des Rechts zu gelangen. Nebenbei sei darauf hingewiesen, 
dass es keinen Gesetzestext zum königlichen Vorrecht in England gibt: keine Ver-
fassung, kein Gesetzbuch, kein Gesetz, einfach nichts. Es ist allein der Richter, der 
im Gespräch mit den Entscheidungen früherer Richter im Laufe der Jahrhunderte 
den Inhalt des Rechts ohne jeglichen gesetzgeberischen Zwang bestimmt.

Ein zweites Problem betrifft die Anwendung von Gesetzestexten. Gadamer 
schreibt: «Gewiß meint der Jurist stets das Gesetz selbst.»55 Allerdings «[ist] 
sein normativer Gehalt […] auf den gegebenen Fall hin zu bestimmen, auf den 
es angewandt werden soll».56 Für Gadamer «[kann sich] der juristische Ausle-
ger […] nicht an das binden, was ihn etwa die parlamentarischen Protokolle 

54 Wie die folgende Entscheidung zeigt, legen die englischen Richter die königliche Präro-
gative schon seit geraumer Zeit aus: The Case of the King’s Prerogative in Saltpetre, (1616) 77 
ER 1294 (KB).
55 WM, S. 332.
56 Ebd.

Hat Gadamer Recht? 41 



über die Intentionen derer lehren, die das Gesetz ausgearbeitet haben».57 Der 
Jurist «hat sich vielmehr den eingetretenen Wandel der Verhältnisse einzuge-
stehen und hat daher die normative Funktion des Gesetzes neu zu bestim-
men».58 Inwiefern diese Ideen mit dem deutschen Recht tatsächlich vereinbar 
sind, möchte ich hier nicht erläutern. Was ich allerdings betonen will, ist, dass 
Gadamers Aussagen nicht auf die Interpretation von Recht in Rechtskulturen 
des Common Law zutreffen. Ein lehrreiches Beispiel ist in diesem Zusammen-
hang die herrschende Interpretationstheorie im US Supreme Court, dem obers-
ten Gerichtshof der Vereinigten Staaten von Amerika.

In den USA gibt es eine sehr einflussreiche Bewegung, genannt Origina-
lism, der zufolge die Richter bei der Interpretation der Verfassung der Vereinig-
ten Staaten und deren Zusatzartikel «den eingetretenen Wandel der Verhältnis-
se» gerade nicht berücksichtigen dürfen.59 Die Richter müssen sich, ganz im 
Gegenteil, bei ihrer Auslegung an den Sinn halten, den die amerikanische Ver-
fassung und deren Zusatzartikel zum Zeitpunkt ihres Inkrafttretens hatten. Ori-
ginalism, der in starkem Kontrast zu Living Constitutionalism steht, wird von 
konservativen Richtern vertreten, welche aktuell die Mehrheit im Obersten Ge-
richtshof der Vereinigten Staaten bilden.60 Im Fall Heller, einer Grundsatz-Ent-
scheidung des Obersten Gerichtshofs der Vereinigten Staaten aus dem Jahre 
2008, kommt Originalism besonders anschaulich zum Einsatz.61

In Heller geht es um die Auslegung des zweiten Zusatzartikels zur Verfas-
sung der Vereinigten Staaten aus dem Jahre 1791, der den Besitz und das Tra-
gen von Waffen regelt.62 Die Mehrzahl der Richter des Obersten Gerichtshofs 

57 Ebd.
58 Ebd.
59 Siehe McGinnis, John O./Rappaport, Michael B.: Originalism and the Good Constitution. 
Cambridge, MA: Harvard University Press 2013; Amar, Akhil Reed: The Bill of Rights. Cre-
ation and Reconstruction. New Haven, CT: Yale University Press 1998. Justice Antonin Scalia 
war der erste Richter des US Supreme Court, der diese Interpretationstheorie wissenschaftlich 
formuliert hat; siehe Scalia, Antonin: «Originalism: The Lesser Evil». In: University of Cin-
cinnati Law Review 57 (1989), S. 849–865; ders.: A Matter of Interpretation. Princeton, NJ: 
Princeton University Press 1998. Zum Zeitpunkt der Fertigstellung dieses Beitrags im Novem-
ber 2023 bekennen sich sechs von den neun Richtern des US Supreme Court ausdrücklich 
zum Originalism. Für eine kritische Beurteilung siehe Segall, Eric J.: Originalism as Faith. 
Cambridge: Cambridge University Press 2018; Chemerinsky, Erwin: Worse than Nothing. The 
Dangerous Fallacy of Originalism. New Haven, CT: Yale University Press 2022.
60 Siehe Strauss, David A.: The Living Constitution. Oxford: Oxford University Press 2010; 
Breyer, Stephen G.: Active Liberty. Oxford: Oxford University Press 2008.
61 District of Columbia v. Heller, 554 US 570 (2008).
62 Der zweite Zusatzartikel zur Verfassung der USA lautet wie folgt: «Da eine gut ausgebil-
dete Miliz für die Sicherheit eines freien Staates erforderlich ist, darf das Recht des Volkes, 
Waffen zu besitzen und zu tragen, nicht beeinträchtigt werden.» [«A well regulated Militia, 

42 Simone Glanert 



der Vereinigten Staaten entschieden in Heller, dass jeder Amerikaner das Recht 
hat, zu Hause Waffen zu tragen. Dieses Recht auf private Waffennutzung wird 
damit begründet, dass es sich hierbei um den ursprünglichen Sinn des zweiten 
Zusatzartikels zur Verfassung handelt. Ob die Richter diesen ursprünglichen 
Sinngehalt letztendlich «gefunden» haben, ist natürlich fraglich. Tatsache ist je-
doch, dass die amerikanischen Richter genau das Gegenteil von dem tun, was 
Gadamer behauptet. Konservative Richter wehren sich aus politischen Gründen 
mit allen Kräften dagegen, sich «den eingetretenen Wandel der Verhältnisse 
einzustehen» und «die normative Funktion des Gesetzes neu zu bestimmen».63

Diese Aufgabe müssen Politiker ausführen. Die Rolle des konservativen Rich-
ters, so wie er sie sieht, besteht einzig und allein darin, den Sinn der Verfassung 
und deren Zusatzartikel zum Zeitpunkt ihres Inkrafttretens zu ermitteln. Am 
23. Juni 2022 bestätigte der Oberste Gerichtshof der Vereinigten Staaten im Fall 
Bruen die auf der Theorie des Originalism beruhende Interpretation in Heller 
bezüglich des Tragens von Waffen.64

Ein drittes Problem betrifft die «Rechtssicherheit». Gadamer schreibt: 
«[I]n einem Rechtsstaat [ist] Rechtssicherheit vorhanden.»65 Das bedeutet, 
«[m]an kann der Idee nach wissen, woran man ist. Jeder Anwalt und Berater 
hat die prinzipielle Möglichkeit, richtig zu beraten, d. h. die richterliche Ent-
scheidung aufgrund der bestehenden Gesetze richtig vorherzusagen.»66 Gada-
mer zufolge «ist [es] grundsätzlich immer möglich, die bestehende Rechtsord-
nung als solche zu erfassen».67 Ich möchte an dieser Stelle Stephen Waddams 
zitieren, einen ehemaligen führenden Juristen des Common Law, seinerzeit Pro-
fessor an der Universität von Toronto in Kanada, Spezialist für Vertragsrecht 
und Autor zahlreicher Schriften, der das Problem der Rechtssicherheit in einem 
im Jahre 2003 bei Cambridge University Press veröffentlichten Buch themati-
siert. Darin heißt es: «[D]ie Frage […] nach dem, ‹was das Recht wirklich ist 
hinsichtlich eines Punktes›, kann einem Praktiker, so gelehrt er auch sein mag, 
nie in einer Form gestellt werden, die eine abschließende Antwort ergibt.»68

Lord Goff, ein ehemaliger Richter am Obersten Gerichtshof des Vereinigten 
Königreichs, der äußerst angesehen war, erklärte in einer Rede vor der British 

being necessary to the security of a free State, the right of the people to keep and bear Arms, 
should not be infringed»].
63 WM, S. 332.
64 Siehe New York State Rifle & Pistol Association, Inc. v. Bruen, 597 US ___ (2022).
65 WM, S. 335.
66 Ebd.
67 Ebd.
68 Waddams, Stephen: Dimensions of Private Law. Cambridge: Cambridge University 
Press 2003, S. 228 [«the question […] of ‹what the law really is on any one point›, can never be 
asked of a practitioner, however learned, in a form that can yield a conclusive answer»].

Hat Gadamer Recht? 43 



Academy im Jahre 1983, dass das Common Law kasuistisch (und daher unbe-
stimmt) ist und dass dies eine gute Sache sei : «Es ist wichtig, dass das dominie-
rende Element bei der Entwicklung des Rechts die professionelle Reaktion auf 
individuelle Sachverhalte und nicht etwa die theoretische Entwicklung von 
Rechtsprinzipien sein sollte.»69 In der englischen Rechtsgemeinschaft besteht 
keinerlei Interesse an der schriftlichen Ausführung der Verfassung oder der Ko-
difizierung der Gesetze.

Ich möchte hier kurz auf die aktuelle Diskussion bezüglich des Abtrei-
bungsrechts in den USA zu sprechen kommen. Das Recht auf Abtreibung wur-
de vom Obersten Gerichtshof der Vereinigten Staaten im Jahre 1973 durch ein 
Grundsatzurteil im Fall Roe v. Wade anerkannt und im Jahre 1992 im Fall Ca-
sey bestätigt.70 Fast 50 Jahre lang haben sich Frauen, Männer, Paare und deren 
Ärzte auf diese Entscheidungen berufen. Man hätte meinen können, dass in Be-
zug auf das Abtreibungsrecht in Amerika eine gewisse Rechtssicherheit einge-
kehrt sei. Dies ist jedoch nicht der Fall. Denn das amerikanische Recht hat sich 
diesbezüglich vor Kurzem geändert. Ganz im Sinne der oben genannten Zitate 
von Waddams und Lord Goff, hat der US Supreme Court am 24. Juni 2022 im 
Fall Dobbs entschieden, dass die amerikanische Verfassung kein Recht auf Ab-
treibung vorsieht.71 Damit hat der höchste Gerichtshof der Vereinigten Staaten 
die beiden ehemaligen Entscheidungen zum Abtreibungsrecht aus den Jahren 
1973 und 1992 gekippt. Die Richter gaben den einzelnen Staaten die Befugnis 
zurück, alle Aspekte von Schwangerschaftsabbrüchen zu regeln, die nicht durch 
Bundesgesetze geschützt sind. Und das wird in den USA sicherlich nicht das 
letzte Wort in Sachen Abtreibung sein. Man kann sich vorstellen, dass die Rich-
ter des Obersten Gerichtshofs in einer anderen Zusammensetzung die Ausle-
gung der amerikanischen Verfassung und deren Zusatzartikel in 10, 20 oder 
auch 30 Jahren nochmals ändern. So arbeiten die Richter im Common Law: von 
Fall zu Fall, «one case at a time».72

Im Common Law herrscht somit eine vollkommen andere Konzeption der 
Rechtssicherheit als in Deutschland. Im Gegensatz zu dem, was Gadamer 
schreibt, kann man im Common Law nicht «der Idee nach wissen, woran man 

69 Goff, Robert: «The Search for Principle». In: Swadling, William/Jones, Gareth (Hrsg.): 
The Search for Principle. Essays in Honour of Lord Goff of Chieveley. Oxford: Oxford Universi-
ty Press 1999 [1983], S. 327–328 [« it is important that the dominant element in the develop-
ment of the law should be professional reaction to individual fact-situations, rather than theo-
retical development of legal principles»].
70 Siehe Roe v. Wade, 410 US 113 (1973); Planned Parenthood v. Casey, 505 US 833 
(1992).
71 Siehe Dobbs v. Jackson Women’s Health Organization, 597 US ___ (2022).
72 Sunstein, Cass R.: One Case at a Time. Judicial Minimalism on the Supreme Court. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press 1999. Cass Sunstein, Professor an der Harvard Law 
School, gilt zurzeit als der bedeutendste Verfassungsrechtler in den USA.

44 Simone Glanert 



ist.»73 Es ist in den dem Common Law zugehörigen Ländern nicht möglich «die 
richterliche Entscheidung aufgrund der bestehenden Gesetze richtig vorauszu-
sagen.»74 In Amerika oder in England sind Fall-zu-Fall Entscheidungen einfach 
Teil der Normalität. Die Richter haben in diesen Ländern viel Spielraum bei der 
Auslegung und Anwendung von Recht. Im Common Law ist man der Auffas-
sung, dass dies zu gerechteren Resultaten führt.

Ich möchte betonen, dass keine der Rechtskulturen objektiv besser ist. Es 
gibt einfach grundlegend unterschiedliche Vorstellungen davon, was ein besse-
res Recht ist. Für den Deutschen besteht besseres Recht zwangsläufig aus syste-
matisierten und in Kategorien gegliederten Regeln mit sehr spezifischen Defini-
tionen und Konzepten. Im Common Law ist das beste Recht genau das 
Gegenteil. Es handelt sich nicht um ein systematisiertes, konzeptualisiertes 
Recht, das in Kategorien oder Definitionen formuliert ist, sondern um ein 
Recht, das auf pragmatische und utilitaristische Weise auf Tatsachen anwend-
bar ist. Es ist nicht überraschend, dass ein solcher Ansatz es der Politik erheb-
lich erleichtert, in den Justizprozess einzugreifen. Die bloße Vorstellung, dass 
das Recht eine Wissenschaft darstelle, der Jurist ein Wissenschaftler sei und die 
Auslegung des Gesetzes durch den Richter einem wissenschaftlichen Prozess 
gleiche, würde im Common Law nur belächelt werden.

Wie wir anhand von drei fundamentalen Fragestellungen – der Rolle des 
Richters, der Auslegung von Gesetzestexten und der Idee der Rechtssicherheit – 
gesehen haben, unterscheidet sich der deutsche Ansatz der Applikation des 
Rechts erheblich vom englischen oder amerikanischen Verständnis der Appli-
kation des Rechts. Gadamer spricht von einem Konzept (der Applikation), aber 
nicht von unterschiedlichen Konzeptionen (der deutschen, englischen oder 
amerikanischen Applikation). Solche fundamentalen Unterschiede in der Aus-
legung von Recht kommen im Vergleich mit anderen Rechtstraditionen, wie 
zum Beispiel dem islamischen oder hebräischen Recht, noch viel stärker zum 
Vorschein. Aus diesem Grund sind Gadamers Ausführungen zur juristischen 
Hermeneutik weder direkt noch indirekt auf fremdes Recht übertragbar. Im ge-
nannten Abschnitt von Wahrheit und Methode fehlt einfach die inter- oder 
transkulturelle Auseinandersetzung mit dem Recht.

Schlussbemerkungen

Der vorliegende Beitrag soll keine Anklageschrift sein. Gadamer hat als Philo-
soph Interesse für die juristische Hermeneutik gezeigt und war offen für den 
Austausch mit Rechtswissenschaftlern. Als Laie auf dem Gebiet der Rechtswis-

73 WM, S. 335.
74 Ebd.

Hat Gadamer Recht? 45 



senschaften hat er sich notwendigerweise auf das berufen, was ihm vertraut 
war. Es ist daher nicht verwunderlich, dass in Gadamers Werk vornehmlich die 
Rede von deutschen Juristen und deutschem Recht ist. Eine Auseinanderset-
zung mit fremdem Recht kam ihm mit großer Wahrscheinlichkeit gar nicht in 
den Sinn. Im Deutschland der 1950er Jahre hatten Akademiker entweder kei-
nen oder nur sehr begrenzten Zugriff auf ausländisches Recht. Fremde Rechts-
kulturen waren von deutschen Juristen zu diesem Zeitpunkt wenig erforscht. 
Tatsächlich wurde das erste einflussreichste deutsche Buch in der Rechtsverglei-
chung erst im Jahre 1969 veröffentlicht.75

Trotz seiner deutschen Sichtweise des Rechts ist Gadamers philosophische 
Hermeneutik von zentraler Bedeutung für die Rechtsvergleichung. Denn Kon-
rad Zweigerts und Hein Kötz’ Einführung in die Rechtsvergleichung gilt auch 
nach über 50 Jahren als das Standardwerk in der Rechtsvergleichung sowohl in 
Deutschland als auch im Ausland.76 Zweigert und Kötz, zwei deutsche Rechts-
vergleicher, die insgesamt mehr als 35 Jahre lang das Max-Planck-Institut für 
ausländisches und internationales Privatrecht in Hamburg geleitet haben 
(1963–2000), konnten nicht zuletzt aufgrund der englischen Übersetzung ihres 
Werks einen großen Leserkreis erreichen.77 Beide Autoren verteidigen in ihrem 
erfolgreichen Lehrbuch, das von vielen Studenten und Akademikern benutzt 
wird, die Ideen der Wahrheit, Methode und Objektivität, vor denen Gadamer 
uns eindringlich warnt.78 Schon einige Auszüge aus dem Buch genügen, um 
sich davon ein Bild zu machen:

75 Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Einführung in die Rechtsvergleichung auf dem Gebiete des 
Privatrechts. 2 Bde. 1. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1969. – Siehe auch, für ein weitaus we-
niger einflussreiches Werk, Constantinesco, Léontin-Jean: Rechtsvergleichung. 3 Bde. Köln: 
Carl Heymanns 1971, 1972 und 1983†.
76 Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Einführung in die Rechtsvergleichung. 3. Aufl., Tübingen: 
Mohr Siebeck 1996 [im Folgenden: ER].
77 Für die englische Ausführung siehe: Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Introduction to 
Comparative Law. Übers. von Tony Weir. 3. Aufl., Oxford: Oxford University Press 1998.
78 Der von Zweigert und Kötz suggerierte Ansatz ist nicht immun gegenüber Kritik. Siehe 
beispielsweise Frankenberg, Günter: «Critical Comparisons. Re-thinking Comparative Law». 
In: Harvard International Law Journal 26 (1985), S. 411–456; Fletcher, George P.: «The Uni-
versal and the Particular in Legal Discourse». In: Brigham Young University Law Review 1987, 
S. 335–351; Hill, Jonathan: «Comparative Law, Law Reform and Legal Theory». In: Oxford 
Journal of Legal Studies 9 (1989), S. 101–115; Millns, Susan: «Book Review». In: International 
and Comparative Law Quarterly 48 (1999), S. 982–984 [Rezension von Zweigert, Konrad/ 
Kötz, Hein: Introduction to Comparative Law. Übers. von Tony Weir. 3. Aufl., Oxford: Ox-
ford University Press 1998)]; Hyland, Richard: Gifts. A Study in Comparative Law. Oxford: 
Oxford University Press 2012, S. 63–74 und 93–113; Legrand: Negative Comparative Law, 
supra Fn. 48; Legrand: Task of Negative Critique, supra Fn. 48.

46 Simone Glanert 



«Rechtsvergleichung […] bedeutet […] eine Vertiefung des Glaubens an die Existenz 
eines einheitlichen Gerechtigkeitsgedankens.»79

«[Der] Zweck [der Wissenschaft] ist die Erforschung der Wahrheit.»80

«Das methodische Grundprinzip der gesamten Rechtsvergleichung […] ist das der 
Funktionalität.»81

«[D]er Rechtsvergleicher [muß sich] von seinen eigenen juristisch-dogmatischen Vor-
verständnissen und seinem eigenen kulturellen Umfeld lösen und sich ‹neutraler› Be-
griffe bedienen.»82

«[M]an [muß] sich in der Rechtsvergleichung von seinen eigenen juristisch-dogmati-
schen Vorurteilen radikal befreien.»83

«Privatrecht [kann] Gegenstand internationaler umfassender Forschung werden […], 
ohne daß dabei der Anspruch auf wissenschaftliche Exaktheit und Objektivität der Er-
gebnisse aufgegeben werden müßte.»84

Auch der neueste deutsche Beitrag zur Rechtsvergleichung hinkt in der Ent-
wicklung hinterher.85 In seinem 2015 erschienen Buch stellt Uwe Kischel die 
Hermeneutik als «Methode» vor, die vor allem bei «historischen Fragestellun-
gen» zum Einsatz kommt. Dem «historisch-forschenden Wissenschaftler» gehe 
es beispielsweise darum, «seine Quellen richtig zu verstehen» und «objektiv 
nachvollziehen zu können, wie ein Mensch im Mittelalter dachte».86 Dem Au-
tor zufolge besagt der «hermeneutische Zirkel», «daß der Wissenschaftler von 
allem, was er erforscht, schon vorher Wissen haben muß».87 Solche Aussagen 
zeigen, dass die Rechtsvergleichung sich weiterhin in einer vor-gadamerischen 
Epoche befindet.

Rechtsvergleicher dürfen folglich noch viel von Gadamer lernen. Aller-
dings liegt in meinen Augen der wichtige Beitrag, den Gadamer zur Rechtsver-
gleichung machen kann, paradoxerweise nicht im Abschnitt zur «juristischen 

79 ER, S. 3.
80 Ebd.
81 Ebd., S. 33, Hervorhebung im Original.
82 Ebd., S. 11.
83 Ebd., S. 34.
84 Ebd., S. 44.
85 Siehe Kischel, Uwe: Rechtsvergleichung. München: C. H. Beck 2015. Für zwei äußerst 
kritische Buchbesprechungen siehe Frankenberg, Günter: «‹Rechtsvergleichung›: A New Gold 
Standard?». In: Zeitschrift für ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht 76 (2016), 
S. 1001–1021; Legrand, Pierre: «Kischel’s Comparative Law: Fortschritt ohne Fortschritt». 
In: Journal of Comparative Law 15 (2020), S. 292–346.
86 Kischel, supra Fn. 85, S. 169.
87 Ebd.

Hat Gadamer Recht? 47 



Hermeneutik», sondern in den anderen, fundamentaleren Teilen von Wahrheit 
und Methode. Insbesondere Gadamers Überlegungen zu den «Vorurteile[n] als 
Bedingungen des Verstehens»88 und zur «Sprache als Medium der hermeneuti-
schen Erfahrung»89 können so manchem Rechtsvergleicher neue Denkanstöße 
geben.90 Daher ist Gadamers Wahrheit und Methode auch nach über 60 Jahren 
von Aktualität.

Gadamers Ausführungen zur «exemplarische[n] Bedeutung der juristi-
schen Hermeneutik» wird Rechtsvergleicher jedoch nicht überzeugen können. 
Die von Gadamer identifizierte Exemplarität, sofern es denn überhaupt eine Ex-
emplarität gibt, bezieht sich höchstens auf die Applikation deutschen Rechts. 
Fremdes Recht wurde in die Reflexionen zur juristischen Hermeneutik nicht 
miteinbezogen. Darüber hinaus zeichnet Gadamer ein unrealistisches Bild vom 
Recht, das auffallend wohlwollend, schlichtend und dialog-orientiert ist. Wie 
wir wissen, ist für Gadamer der platonische Dialog das Modell für philosophi-
sche Gespräche. Gadamers irenische Veranlagung kommt vermutlich in seinem 
Konzept der «Horizontverschmelzung» am deutlichsten zum Ausdruck.91 Im 
Recht geht es aber weitestgehend um Anschuldigungen, Klagen und Interessen-
verteidigung. Scheidungen werden eingereicht, Strafanträge werden gestellt 
oder Verfassungsbeschwerden werden erhoben. Kontrahenten sind oftmals 
über Jahre hinweg in bittere Rechtsstreite verwickelt. Rechtsanwälte versuchen 
Rechtstexte so weit wie möglich zum Vorteil ihrer Mandanten auszulegen.92 All 
dies wurde von Gadamer nicht genügend berücksichtigt. Stattdessen finden wir 
in seinem Werk Vergleiche zwischen der juristischen und der theologischen 
Hermeneutik. Es stellt sich daher die Frage, ob Gadamers Beispiel der juristi-
schen Hermeneutik gut gewählt ist.

88 WM, S. 281−95.
89 Ebd., S. 387−409.
90 Dies mag erklären, warum, trotz der Tatsache, dass der Abschnitt zur juristischen Her-
meneutik in Wahrheit und Methode nur das deutsche Recht betrifft, Gadamers Werk häufig 
von Theoretikern des Common Law verwendet wird. Diese interessieren sich nicht für das, 
was Gadamer über das deutsche Recht geschrieben hat, sondern für den Rest seines Werkes, 
d. h. seine Kritik der Methode, seine Skepsis gegenüber der Objektivität und seine Gedanken 
zur Sprache. Siehe Goodrich, Peter: Reading the Law. A Critical Introduction to Legal Method 
and Techniques. Oxford: Blackwell 1986, S. 132–140; Bruns, Gerald L.: «Law and Language. 
A Hermeneutics of the Legal Text». In: Leyh, Gregory (Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, 
Theory, and Practice. Berkeley, CA: University of California Press 1992, S. 23–40; Mootz, su-
pra Fn. 7.
91 WM, S. 311.
92 Gadamer selbst hatte in den 1950er Jahren in einer Streitsache einen Anwalt eingeschal-
tet. Siehe Konvolut: Dokumente und Briefe zur Streitsache Gadamer-Thiel, Deutsches Litera-
turarchiv, Marbach a. N., HS005442097. Siehe hierzu auch Grondin, supra Fn. 11, S. 335 
Fn. 32.

48 Simone Glanert 



Literaturverzeichnis
Amar, Akhil Reed: The Bill of Rights. Creation and Reconstruction. New Haven, CT: Yale Uni-

versity Press 1998. 
Avenarius, Martin: «Universelle Hermeneutik und Praxis des Rechtshistorikers und Juristen. 

Die Entwicklung ihres Verhältnisses im Lichte der Diskussion zwischen Gadamer und 
Wieacker». In: Meder, Stefan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, Michael (Hrsg.): 
Juristische Hermeneutik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: Nomos 
2013, S. 59–103. 

Baker, John H.: Introduction to English Legal History. 5. Aufl., Oxford: Oxford University 
Press 2019. 

Betti, Emilio: «Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre». In: Kunkel, Wolfgang/ 
Wolff, Hans-Julius (Hrsg.): Festschrift für Ernst Rabel. 2. Bd. Tübingen: Mohr Siebeck 
1954, S. 79–168.

Betti, Emilio: Teoria generale della interpretazione. 2 Bde. Mailand: Giuffrè 1955.
Betti, Emilio: Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften. Tübingen: 

Mohr Siebeck 1962.
Bruns, Gerald L.: «Law and Language. A Hermeneutics of the Legal Text». In: Leyh, Gregory 

(Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, Theory, and Practice. Berkeley, CA: University of 
California Press 1992, S. 23–40.

Breyer, Stephen G.: Active Liberty. Oxford: Oxford University Press 2008.
Chemerinsky, Erwin: Worse than Nothing. The Dangerous Fallacy of Originalism. New Haven, 

CT: Yale University Press 2022.
Constantinesco, Léontin-Jean: Rechtsvergleichung. 3 Bde. Köln: Carl Heymanns 1971–1983†.
Cross, Sir Rupert/Harris, J. W.: Precedent in English Law. 3. Aufl., Oxford: Oxford University 

Press 1991.
Dyson, Kenneth H. F.: The State Tradition in Western Europe. A Study of an Idea and Institu-

tion. Oxford: Oxford University Press 1980.
Fletcher, George P.: «The Universal and the Particular in Legal Discourse». In: Brigham 

Young University Law Review 1987, S. 335–351.
Frankenberg, Günter: «Critical Comparisons. Re-thinking Comparative Law». In: Harvard 

International Law Journal 26 (1985), S. 411–456.
Frankenberg, Günter: «‹Rechtsvergleichung›: A New Gold Standard?». In: Zeitschrift für aus-

ländisches öffentliches Recht und Völkerrecht 76 (2016), S. 1001–1021.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1990.
Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik und Historismus». In: ders.: Gesammelte Werke, 

Bd. 2: Wahrheit und Methode: Ergänzungen. Tübingen: Mohr Siebeck 1993 [1965], 
S. 392–394.

Glanert, Simone: «The Interpretation of Foreign Law: How Germane Is Gadamer?». In: Gla-
nert, Simone/Girard, Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. London/ 
New York: Routledge 2017, S. 63–80.

Glanert, Simone: «The Corrida, For Example: How Comparative Understanding Fares». In: 
Glanert, Simone/Mercescu, Alexandra/Samuel, Geoffrey (Hrsg.): Rethinking Compara-
tive Law. Cheltenham/Northampton, MA: Edward Elgar 2021, S. 183–205.

Goff, Robert: «The Search for Principle». In: Swadling, William/Jones, Gareth (Hrsg.): The 
Search for Principle. Essays in Honour of Lord Goff of Chieveley. Oxford: Oxford Univer-
sity Press 1999 [1983], S. 327–328.

Hat Gadamer Recht? 49 



Goodrich, Peter: Reading the Law. A Critical Introduction to Legal Method and Techniques. 
Oxford: Blackwell 1986.

Gordon, Michael: Parliamentary Sovereignty in the UK Constitution. Process, Politics and De-
mocracy. Oxford: Hart 2015.

Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. 2., durchgesehene Aufl., Tübingen: 
Mohr Siebeck 2013.

Grondin, Jean: «Gadamer’s Interest for Legal Hermeneutics». In: Glanert, Simone/Girard, 
Fabien (Hrsg.): Law’s Hermeneutics. Other Investigations. London/New York: Routledge 
2017, S. 48–62.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer 2001 [1927].
Hill, Jonathan: «Comparative Law, Law Reform and Legal Theory». In: Oxford Journal of 

Legal Studies 9 (1989), S. 101–115.
Hyland, Richard: Gifts. A Study in Comparative Law. Oxford: Oxford University Press 2012.
Kaspers, Jens: Philosophie – Hermeneutik – Jurisprudenz. Die Bedeutung der philosophischen 

Hermeneutik Hans-Georg Gadamers für die Rechtswissenschaften. Berlin: Duncker & 
Humblot 2014.

Kischel, Uwe: Rechtsvergleichung. München: C. H. Beck 2015.
Kohlhepp, Ralf : «Franz Wieacker und die NS-Zeit». In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 

Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung 122 (2005), S. 203–223.
Legrand, Pierre: «Foreign Law: Understanding Understanding». In: Journal of Comparative 

Law 6 (2011), S. 67–177.
Legrand, Pierre: «What Is That, To Read Foreign Law?». In: Journal of Comparative Law 14 

(2019), S. 290–310.
Legrand, Pierre: «Jacques Derrida Never Wrote About Law». In: Goodrich, Peter/Rosenfeld, 

Michel (Hrsg.): Administering Interpretation. New York: Fordham University Press 
2019, S. 105–146.

Legrand, Pierre: Negative Comparative Law. A Strong Programme for Weak Thought. Cam-
bridge: Cambridge University Press 2022.

Legrand, Pierre: Comparative Law and the Task of Negative Critique. London/New York: 
Routledge 2023.

Legrand, Pierre: «Kischel’s Comparative Law: Fortschritt ohne Fortschritt». In: Journal of 
Comparative Law 15 (2020), S. 292–346.

Leyh, Gregory (Hrsg.): Legal Hermeneutics. History, Theory, and Practice. Berkeley/Los Ange-
les/Oxford: University of California Press 1992.

Lieber, Francis: Legal and Political Hermeneutics. Boston, MA: Charles C. Little and James 
Brown 1837.

Loughlin, Martin: Foundations of Public Law. Oxford: Oxford University Press 2010.
Maunz, Gerhard: «Ernst Forsthoff und andere …». In: Corino, Karl (Hrsg.): Intellektuelle im 

Bann des Nationalsozialismus. Hamburg: Hoffmann und Campe 1980, S. 193–203.
Markesinis, Basil : «Judicial Style and Judicial Reasoning in England and Germany». In: Cam-

bridge Law Journal 59 (2000), S. 294–309.
Meder, Stefan/Ogorek, Regina/Simon, Dieter/Stolleis, Michael (Hrsg.): Juristische Hermeneu-

tik zwischen Vergangenheit und Zukunft. Baden-Baden: Nomos 2012.
Meierhenrich, Jens/Loughlin, Martin (Hrsg.): The Cambridge Companion to the Rule of Law. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2021.

50 Simone Glanert 



Millns, Susan: «Book Review». In: International and Comparative Law Quarterly 48 (1999), 
S. 982–984 [Rezension von Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Introduction to Comparative 
Law. Übers. von Tony Weir. 3. Aufl., Oxford: Oxford University Press 1998)].

McGinnis, John O./Rappaport, Michael B.: Originalism and the Good Constitution. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press 2013.

Mootz, Francis J. (Hrsg.): Gadamer and Law. London/New York: Routledge 2007.
Omaggio, Vincenzo/Carlizzi, Gaetano (Hrsg.): Ermeneutica e interpretazione giuridica. Turin: 

G. Giappichelli Editore 2010.
Sandberg, Russell : A Historical Introduction to English Law. Genesis of the Common Law. 

Cambridge: Cambridge University Press 2023.
Scalia, Antonin: «Originalism: The Lesser Evil». In: University of Cincinnati Law Review 57 

(1989), S. 849–865.
Scalia, Antonin: A Matter of Interpretation. Princeton, NJ: Princeton University Press 1998.
Segall, Eric J.: Originalism as Faith. Cambridge: Cambridge University Press 2018.
Senn, Marcel/Fritschi, Barbara (Hrsg.): Rechtswissenschaft und Hermeneutik. Stuttgart: Franz 

Steiner Verlag 2009.
Schulze, Reiner (Hrsg.): Deutsche Rechtswissenschaft und Staatslehre im Spiegel der italieni-

schen Rechtskultur während der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Berlin: Duncker & 
Humblot 1990.

Strauss, David A.: The Living Constitution. Oxford: Oxford University Press 2010.
Sunstein, Cass R.: One Case at a Time. Judicial Minimalism on the Supreme Court. Cam-

bridge, MA: Harvard University Press 1999.
Vinx, Lars: «Some Untidy Reflections on the Betti-Gadamer Debate». In: Betti, Emilio: Her-

meneutics as a General Methodology of the Sciences of the Spirit. London/New York: 
Routledge 2021, S. xi–xxv.

Waddams, Stephen: Dimensions of Private Law. Cambridge: Cambridge University Press 
2003.

Wright, George: «On a General Theory of Interpretation. The Betti-Gadamer Dispute in Le-
gal Interpretation». In: American Journal of Jurisprudence 32 (1987), S. 191–244.

Young, Alison L.: Turpin & Tomkins’ British Government and the Constitution. 8. Aufl., Cam-
bridge: Cambridge University Press 2021.

Zander, Michael : The Law-Making Process. 8. Aufl., Oxford: Hart 2020.
Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Einführung in die Rechtsvergleichung auf dem Gebiete des Pri-

vatrechts. 2 Bde. Tübingen: Mohr Siebeck 1969.
Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Einführung in die Rechtsvergleichung. 3. Aufl., Tübingen: Mohr 

Siebeck 1996.
Zweigert, Konrad/Kötz, Hein: Introduction to Comparative Law. Übers. von Tony Weir. 3. 

Aufl., Oxford: Oxford University Press 1998.

Hat Gadamer Recht? 51 



Rechtsquellen & Archivalien

Corpus Juris Civilis. Bd. 1: Digesten. Hrsg. von Theodor Mommsen/Paul Krüger. Berlin: 
Weidmann, 1870 (Nachdruck Dublin/Zürich: Weidmann 1973). 

Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N.: 
– Gadamer, Hans-Georg: Briefe an Franz Wieacker (31. 01. 1962; 24. 08. 1977). Sign.: HS 

005011929. 
– Gadamer, Hans-Georg/Wieacker, Franz: Korrespondenz 1945–1993. Sign.: HS 005011929; 

HS 005232581. 
– Gadamer, Hans-Georg/Betti, Emilio: Briefwechsel 1958–1962. Sign.: 005088497; HS 

002150016. 
– Konvolut: Dokumente und Briefe zur Streitsache Gadamer–Thiel. Sign.: HS 005442097.

Gerichtsurteile (Cases)

District of Columbia v. Heller, 554 US 570 (2008). 
Dobbs v. Jackson Women’s Health Organization, 597 US ___ (2022). 
New York State Rifle & Pistol Association, Inc. v. Bruen, 597 US ___ (2022). 
Planned Parenthood v. Casey, 505 US 833 (1992). 
R. (Miller) v. Secretary of State for Exiting the European Union [2017] UKSC 5.
R. (Miller) v. The Prime Minister [2019] UKSC 41.
Roe v. Wade, 410 US 113 (1973).
The Case of the King’s Prerogative in Saltpetre (1616) 77 ER 1294 (KB).
Town Investments Ltd v. Department of the Environment [1978] AC 359 (HL).

52 Simone Glanert 



Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer
Jean Grondin

«Gadamer: Ja, gegen jede Art von Pessimismus bin ich wirklich 
sehr skeptisch. Ich finde, Pessimismus ist immer ein Mangel an 
Aufrichtigkeit. 

Dutt: «Warum?» 

Gadamer: Weil niemand ohne Hoffnung leben kann.»1

Man darf mitunter den Eindruck haben, dass alle Themen der Philosophie Ga-
damers bis zum Ende zerredet wurden. Es gibt aber mindestens ein Thema in 
seinem Werk, das bislang wenig Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, nämlich 
das des Todes.2 Eine lange, ehrenvolle Tradition sieht in der Philosophie eine 
Vorbereitung auf den Tod, eine Sorge um den Tod (melètè thanathou), mit 
dem jeder Mensch konfrontiert ist, eine Tradition, die spätestens auf Platon 
und seinen Phaidon zurückgeht. Es trifft sich, dass Gadamer ein Platoniker und 
ein Philosoph ist. Es ist also lohnend, zu erkunden, ob er etwas Wesentliches zu 
unserem Sein zum Tode zu sagen hat.

Derridas und Marquards Hinweise auf Gadamers 
Verdrängung des Seins zum Tode

Wenn die Todesthematik bislang wenig Interesse in der Gadamer-Forschung 
auf sich gezogen hat, ist dies von der Sache her bis zu einem gewissen Grad 
verständlich: Das Sein zum Tode hat nicht oder scheint nicht bei Gadamer den 
Stellenwert zu haben, den etwa das Sein zum Tode in Heideggers Sein und Zeit 
einnimmt. Während Heidegger den Ruf genoss, von diesem Sein zum Tode na-

1 Carsten Dutt (Hrsg.): Hans-Georg Gadamer im Gespräch, Heidelberg: Carl Winter Ver-
lag 1992, S. 71.
2 Die meisten Gadamer-Enzyklopädien und -Wörterbücher enthalten keinen Eintrag zum 
Thema des Todes, so zum Beispiel Christopher Lawn und Niall Keane (Hrsg.): The Gadamer 
Dictionary, New York: Continuum 2011; Jeff Malpas und Hans-Helmuth Gander (Hrsg.): 
The Routledge Companion to Hermeneutics, New York: Routledge 2015; Theodoros George 
und Gert-Jan van der Heiden (Hrsg.): The Gadamerian Mind, New York: Routledge 2022. 
Das gilt auch von den allermeisten Gadamer gewidmeten Sammelbänden, von denen es in-
zwischen eine stattliche Anzahl gibt.



hezu «besessen» zu sein, wie ihm gelegentlich vorgeworfen wurde (von Löwith, 
Bollnow u. a.), schien Gadamer eher eine «optimistische» Philosophie des Le-
bens zu bieten, ja, selber zu verkörpern, wie ihm Jacques Derrida in seinem be-
wegenden Nachruf von 2002 bescheinigte.3 Wir kennen ja das etwas verklau-
sulierte Meisterstück, mit dem Derrida sein Nichteingehen auf Gadamers 
Gesprächsangebot zu legitimieren versuchte: Er habe das Gespräch mit ihm im-
mer vertagt, ja «differiert», sagte er, weil er davon überzeugt sei, dass Gadamer 
ein Mann sei, der nicht sterben konnte. Zeit für ihre Auseinandersetzung würde 
es also immer geben. Mich interessiert weniger die (nachträgliche!) Selbstausre-
de, die sich Derrida damit für seine Gesprächsverweigerung erkünstelte, als der 
Grund, den Derrida angibt: Gadamer konnte nicht sterben, weil dieser Mensch, 
in allem, was er sagte, tat und ausstrahlte, das Leben bejahte wie kein zweiter. 
Ich war dazu völlig unfähig, gesteht Derrida ein, der wie Heidegger von der 
Todesthematik beherrscht war. Die Beschreibung Derridas trifft im Übrigen fa-
belhaft zu, und alle, die das Glück hatten, Gadamer persönlich zu begegnen, 
werden es bestätigen: Gadamer war ein bejahender Fürsprecher des Lebens und 
ein ansteckender bon vivant. Das bedeutet aber nicht, dass er nicht über den 
Tod nachgedacht hat, ganz im Gegenteil.

Zugegeben: Gadamer hat in seinem Hauptwerk Wahrheit und Methode 
dem Tode keinen gesonderten Abschnitt gewidmet, wie das Heidegger (und 
Derrida natürlich auch) in seinem Werk tat. Das liegt aber m. E. an der the-
matischen Ausrichtung dieses Werkes, dessen Hauptgegenstand zunächst das 
geisteswissenschaftliche Verstehen und dessen Wahrheitsanspruch ist. Im Un-
terschied zu Heidegger ist seine Hermeneutik, in Wahrheit und Methode zu-
mindest, nicht in erster Linie eine phänomenologische Hermeneutik des Da-
seins, in die die Konfrontation mit dem Tode unausweichlich gehört, sondern, 
wie Gadamer oft unterschreibt, eine «geisteswissenschaftliche Hermeneutik»,4

die die Bedeutung der Bildung, der Tradition, der Autorität und des Zeitenab-
standes in unserer kulturellen Welt hervorhebt. Selbstverständlich hat diese 

3 Vgl. Jacques Derrida: «Wie Recht er hatte. Mein Cicerone Hans-Georg Gadamer», in: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 23. März 2002: «Seit 1981, dem Jahr unserer ersten Be-
gegnung (aber ich las ihn bereits und habe nie aufgehört, ihn zu lesen, wenn auch oft nur 
schlecht und viel zu schnell), schenkte mir alles, was von ihm kam, eine Heiterkeit, von der 
ich das Gefühl hatte, dass Gadamer sie mir ganz persönlich vermittelte. Gleichsam durch An-
steckung oder philosophische Strahlung. Ich sah ihn so gerne leben, sprechen, lachen, laufen, 
ja selbst hinken und essen und trinken. So viel mehr als ich! Ich beneidete ihn um seine le-
bensbejahende Kraft. Sie schien unbesiegbar.»
4 Wie Gadamer sein Vorhaben in Wahrheit und Methode (WM) nicht selten charakteri-
siert : Wahrheit und Methode, Gesammelte Werke (GW) Bd. 1, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 
270, 314, 316, 319, 564. An den zwei ersten Stellen betont sogar Gadamer, dass es sein Ansin-
nen sei, die Einsichten der Heideggerschen Hermeneutik der Faktizität «für eine geisteswis-
senschaftliche Hermeneutik fruchtbar zu machen» (S. 314).

54 Jean Grondin 



geisteswissenschaftliche, im 3. Teil auf die Sprachlichkeit ausgeweitete Herme-
neutik Auswirkungen auf die Hermeneutik des Daseins, aber der Akzent liegt 
zumindest nicht darauf in Wahrheit und Methode (das ich manchmal als Früh-
werk Gadamers zu bezeichnen versucht bin). Dies hat bekanntlich Odo Mar-
quard dazu geführt, in einem seiner charakteristischen Bonmots, zu sagen, Ga-
damer hätte Heideggers «Sein zum Tod» durch das «Sein zum Text» ersetzt.5

Das Diktum machte die Runde, auch wenn es etwas vom Ressentiment der Rit-
ter-Schule angesichts des weltweiten, sie verblüffenden Erfolges der Gadamer-
schen Hermeneutik durchschimmern ließ. Das Wort gefiel Gadamer nicht, der 
fand, dass die Formel vom Sein zum Text die hermeneutische Dimension nicht 
erschöpft (GW 2, 233). Wie kann man ja sein Sein zum Tode ausschalten, 
wenn man Texte liest? Texte liest man stets vom Hintergrund seines Seins zum 
Tode.

Die maßgeblichen Texte Gadamers zur Todesthematik
Es gäbe kein Sein zum Tode bei Gadamer? Es trifft sich, dass Gadamer dem 
Thema des Todes einschlägige Texte gewidmet hat, die ich zunächst kurz vor-
stellen mag, bevor ich auf sie eingehe. Vom Todesbewusstsein des Menschen 
war wohl zunächst in einer Studie aus dem Jahre 1944 die Rede, Prometheus 
und die Tragödie der Kultur, einer auch in der Forschung mit nahezu völligem 
Schweigen übergangenen Studie, die bislang weder ins Englische noch ins Fran-
zösische übersetzt wurde (obwohl es eine in Marbach aufbewahrte alte französi-
sche und nie veröffentlichte Übersetzung aus den 40er Jahren gibt).6 1975 er-
schien, und zwar in einer Ricœur-Festschrift, der Vortrag Der Tod als Frage7. In 

5 Odo Marquard: Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart: Reclam 1981, S. 130. Das Wort 
stammt wohl aus dem Jahre 1966 und wurde von Marquard auf dem Heidelberger Philoso-
phiekongress 1966 geäußert. Gadamer reagierte prompt und etwas gereizt in seinem Text von 
1967 «Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik» von 1967, jetzt in Gadamer: GW 2, 
S. 233–250.
6 «Prometheus und die Tragödie der Kultur» (1944) erschien nicht weniger als drei Mal 
in den 40er Jahren: zuerst in leicht verkürzter Form in der Zeitschrift Die Wandlung 1 (1946), 
S. 600–611, dann in den Anales de filología clásica 4 (1949) (Buenos Aires), S. 329–344 (es 
handelt sich um den Text eines von Gadamer am 19. April 1949 in Buenos Aires auf Franzö-
sisch gehaltenen Vortrages) und in vollständiger Fassung in der Festschrift Rudolf Bultmann 
zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Köln 1949, S. 74–83. Der Text wurde 1967 in den 2. Band der 
Kleinen Schriften (Tübingen 1967, S. 64–74), mit einer neuen einleitenden, aufschlussreichen 
Fußnote zum Stand der Forschung, und 1993 in den 9. Band der Gesammelten Werke, S. 150– 
162, aufgenommen. Wir zitieren diese letzte Edition unter der üblichen Sigle GW, gefolgt von 
der Bandnummer und der Seitenzahl.
7 «Der Tod als Frage» (1975), jetzt in GW 4, S. 161–172. Entgegen dem, was in den 
Nachweisen zu GW 4 steht, erschien der Text zunächst 1973 auf Italienisch: «La morte come 

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 55 



den 80er Jahren sprach Gadamer öfter über die Todesthematik, so z. B. in dem 
Text Die Erfahrung des Todes (1983), der als Rundfunkvortrag für den SDR 2 
im Oktober 1983 gehalten wurde und 1987 in den 4. Band der Gesammelten 
Werke aufgenommen wurde,8 sowie in kleineren Texten wie Angst und Ängste 
(1990)9 und besonders Vergänglichkeit (1991)10. Darüber hinaus hat Gadamer 
des Öfteren das Todesthema in vielen seiner ästhetischen und philosophiege-
schichtlichen Studien behandelt, u. a. in seinen Heidegger-Studien, in denen 
das Sein zum Tode gelegentlich zur Sprache kam, und insbesondere in seinen 
Studien zu Platon und zu dessen Phaidon, in dem der Tod des Sokrates sowie 
dessen eigene Stellung zum Tode geschildert wird. Auf diesen Dialog geht ja die 
ehrwürdige Tradition des melètè thanatou – gedenke des Todes –, zurück, die 
Heidegger mit seiner Analyse des Seins zum Tode wirkungsvoll erneuert hat.

Des Weiteren wurde Gadamer oft zum Thema des Todes gefragt in den 
vielen Interviews, die er in den 80er und 90er Jahren gab, als er eine Art Me-
dienstar geworden war. Eines der letzten Interviews dieser Art erschien in der 
Illustrierten Stern am 21. März 2002 kurz nach seinem Tode acht Tage zuvor. 
Zu seinem 102. Geburtstag am 11. Februar 2002 wurden in allen Tageszeitun-
gen Auszüge eines Interviews veröffentlicht, das er wenige Wochen vor seinem 
Hinscheiden am 13. März 2002 gab und in dem er von der Hoffnung als einer 
der Leitideen seiner Hermeneutik sprach.11

Es gibt also reichlich Material – und vor allem bei einem Philosophen Ein-
sichten – bei Gadamer, um die Konturen einer eindringlichen Todesbesinnung 
zu umreißen, die sich in die Reihe der großen Todesmeditationen der Philoso-
phiegeschichte eingliedern mag.

problema», in: Giornale critico della filosofia italiana 52 (1973), S. 221–232, ein Text, der auf 
einen Vortrag anlässlich eines Symposiums über «L’Umanesimo e il problema della morte» 
zurückgeht, vgl. EtsurM Makita: Gadamer-Bibliographie (1922–1994), Frankfurt a. M.: Lang 
1995, S. 128. Die Veröffentlichung von 1975 erfolgte auf Französisch in: G. B. Madison 
(Hrsg.): Sens et existence. En hommage à Paul Ricœur, Paris, S. 9–22 (es war natürlich der 
erste Text der Sammlung). Der deutsche Text erschien erstmals in: Evangelische Kommentare. 
Monatsschrift zum Zeitgeschehen in Kirche und Gesellschaft 7 (1974), S. 660–664, alsdann in 
Gadamers Kleinen Schriften, Tübingen: Mohr 1976, S. 62–73.

8 Hans-Georg Gadamer: «Die Erfahrung des Todes» (1983), jetzt in: GW 4, S. 288–294. 
Der Beitrag erschien auch in Hans-Georg Gadamer: Über die Verborgenheit der Gesundheit, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 84–94.

9 Hans-Georg Gadamer: «Angst und Ängste» (1990), in: Hans-Georg Gadamer: Über die 
Verborgenheit der Gesundheit, S. 189–200.
10 Hans-Georg Gadamer: «Vergänglichkeit» (1991), in: GW 9, S. 171–179.
11 Vgl. Hans-Georg Gadamer: «Die Menschen können ohne Hoffnung nicht leben», in: 
Rhein-Neckar-Zeitung, 11. 2. 2002 (zu Gadamers 102. Geburtstag).

56 Jean Grondin 



Prometheus und die Tragödie der Kultur (1944)
Anfangen darf man mit der ältesten dieser Meditationen, die sich in dem Pro-
metheus-Vortrag aus dem Jahre 1944 befindet. Es handelt sich um einen Vor-
trag mit einem reichen Schicksal. Er wurde wohl zum ersten Mal am 12. Januar 
1944 vor der Dante-Gesellschaft in Dresden gehalten. Er soll dann Gadamer 
eine (ohne weitere Folgen bleibende) Beschwerde wegen «politischen Katholi-
zismus» beim Rektor der Leipziger Universität eingetragen haben,12 vermutlich 
weil es sich um eine «Dante»-Gesellschaft handelte und in ihr von Hoffnung 
die Rede war. Der Rektor der Leipziger Universität sprach Gadamer von der 
sonderbaren Anschuldigung frei, die aber nicht rar in dieser an Denunziationen 
reichen Zeit war. Zwei Monate danach, am 12. März 1944, unternahm Gadamer 
eine Reise nach Portugal, wo er den Vortrag auf Französisch wiederholte, auf-
grund einer handgeschriebenen französischen Übersetzung, die in Gadamers 
Nachlass im Deutschen Literaturarchiv Marbach aufbewahrt ist und die ich ein-
sehen konnte. In seinen Philosophischen Lehrjahren berichtet Gadamer, dass die 
«Erstfassung» seiner Prometheus-Arbeit im Hause Wolfgang Kaysers (1906– 
1960) in Lissabon, wo Kayser das Deutsche Kulturinstitut leitete, geschrieben 
wurde.13 Vermutlich spricht Gadamer hier von der französischen Übersetzung, 
da der deutsche Vortrag wenige Wochen zuvor in Dresden gehalten wurde.

Der deutsche Text von Prometheus und die Tragödie der Kultur erschien 
zuerst 1946 in der von Karl Jaspers geleiteten Zeitschrift Die Wandlung. Der 
Erscheinungsort mag etwas Merkwürdiges haben, denn unter ‹Wandlung› 
meinte Jaspers gewiss den Neubeginn nach der Befreiung von 1945. Gadamer 
hat aber dann einen Beitrag beigesteuert, den er vor der Befreiung oder Wand-
lung konzipiert hatte. Der Text erschien, wie oben vermerkt, zwei weitere Male 
vor dem Ende der 40er Jahre, u. a. in einer etwas längeren Fassung 1949 in der 
Festschrift zum 65. Geburtstag von Rudolf Bultmann. Man muss aber wissen, 
dass diese Festgabe ursprünglich als eine Festschrift zum 60. Geburtstag Bult-
manns geplant worden war, die aber 1944 aus verständlichen Gründen (Bult-
mann stand der Bekennenden Kirche nahe) nicht erscheinen konnte.14 Die Ar-
beit erschien auch 1949 in einer argentinischen altphilologischen Zeitschrift, die 
den deutschen Text eines Vortrages wiedergibt, den Gadamer in Buenos Aires 
am 19. April 1949 und wiederum auf Französisch gehalten hat. Es handelt sich 
also um einen Text, den Gadamer zwischen 1944 und 1949 mehrfach publiziert 

12 Siehe J. Grondin: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie, Tübingen: Mohr Siebeck 1999, 
2. Aufl. 2013, S. 403.
13 Hans-Georg Gadamer: Philosophische Lehrjahre, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977, 
S. 121.
14 Siehe die Besprechung der Bultmann-Festschrift von Ethelbert Stauffer in der Zeitschrift 
für Religions- und Geistesgeschichte 4 (1952), S. 85: «Der Grundstock dieser Festschrift lag 
schon 1944 vor, zu B.s sechzigstem Geburtstag, konnte aber damals nicht gedruckt werden.»

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 57 



und als Vortrag gehalten hat und an dem er offenbar auch hing: er hat ihn 
nicht weniger als drei Mal veröffentlicht und sah ihn wohl als einen seiner 
wichtigsten Beiträge in dem Zeitraum von 1944 bis 1949, als er begann, sich 
immer mehr auf das Vorhaben einer geisteswissenschaftlichen Hermeneutik zu 
konzentrieren. Der Text, wie ich hier zu zeigen hoffe, hat auch wichtige Spuren 
in seinem späteren Werk und seiner Todesbesinnung hinterlassen.15

Obwohl er keine Fußnote enthält, ist der Text von 1944 ein gelehrter Bei-
trag zur Geschichte des Prometheus-Mythos in der Antike und in der abend-
ländischen Kultur überhaupt, von Hesiod bis zu Goethe, Nietzsche und sogar 
André Gide, der 1944 noch ein Zeitgenosse war.16 Es handelt sich um keinen 
sekundären Mythos für Gadamer, denn in ihm «hat sich offensichtlich von früh 
an die abendländische Menschheit in ihrem eigenen Kulturbewusstsein gedeu-
tet». Er ist so «wie ein Schicksalsmythos des Abendlandes»: «Die Geschichte 
seiner Deutung erzählen heißt daher, die Geschichte der abendländischen 
Menschheit selbst zu erzählen»17. In ihm begegnen auch Themen, die Gadamer 
sein Leben lang in Atem hielten: die Bedeutung der Kultur und der Wissen-
schaft für den Schicksalsweg des Abendlandes, die Selbstemanzipation des 
Menschen aus dem Göttlichen und die Tragödie unserer endlichen conditio hu-
mana. Auffallend ist tatsächlich die im Titel betonte Tragödie in der Kultur. Am 
Beispiel des Prometheus ist sie augenfällig genug. Der Titan Prometheus hat 
bekanntlich Zeus bei der Opfergabe von Mekone betrogen, darüber hinaus das 
Feuer vom Himmel gestohlen (das soll der «zweite» Betrug des Prometheus 
sein), es den Menschen geschenkt und damit die Pflege der Kultur und Wissen-
schaften ermöglicht haben, wessen er sich in der Aischylischen Tragödie rühmt. 
Ob dieser Taten zugunsten der Menschen gilt er als der große Befreier der 
menschlichen Natur überhaupt und ihres Aufstandes gegen die Allmacht der 
Götterwelt. So versinnbildlicht er den Schicksalsweg der menschlichen Kultur, 
aber auch ihre Tragödie: für seinen (mehrfachen!) Frevel wurde er von Zeus 

15 Zu diesen späteren Spuren vgl. z. B. GW 6, S. 220; GW 7, S. 65, 96, 264, 357; GW 8, 
S. 35; GW 9, S. 172 («Das ist die eigentliche Gabe des Prometheus: Der Voraussehende 
schenkt die Verhüllung der Zukunft. So wurde in den Menschen Lebenskraft, Erfindungsgabe 
und Gestaltungsfreude geweckt. All das liegt in der unbeugsamen Lebensgewissheit der Men-
schen, die im Todeskampf ihre einzige Niederlage hinnehmen muss. Sie hat in dem unbeug-
samen Trotz des Prometheus ihr wahres Vorbild.»); Hans-Georg Gadamer und Silvio Vietta: 
Im Gespräch, München: Fink 2002, S. 44. Vorstufen gibt es indessen auch, denn 1930 in der 
Studie «Praktisches Wissen» (GW 5, S. 230–248, hier S. 233) wird Prometheus «der Spender 
der Techne und der erste tragische Held der Kultur» genannt. Das Thema der Tragödie der 
Kultur ist insofern bei Gadamer sehr alt.
16 André Gide (1869–1951) veröffentlichte 1899 einen Essay über Le Prométhée mal en-
chaîné (Paris: Gallimard 1925).
17 Hans-Georg Gadamer: «Prometheus und die Tragödie der Kultur», in: GW 9, S. 150– 
161, hier S. 151; Anales de filología clásica, 1949, S. 329–344, hier S. 330.

58 Jean Grondin 



grausam bestraft: Er wurde an einen Felsen im Kaukasus geschmiedet, wo ihm 
täglich ein Adler die Leber fraß, die nachts nachwuchs. Das ist die Tragödie des 
Prometheus, die sich nach Gadamer auch als die unserer Kultur lesen lassen 
soll, wenngleich es viele Lesarten dieser Tragödie gibt.

Gadamer hebt insbesondere zwei dieser Lesarten in der frühen Antike her-
vor, die von Hesiod und Aischylos, auch wenn er zunächst die von Nietzsche 
erwähnt.18 Hesiod legt den Akzent auf den Opferbetrug des Prometheus in Me-
kone: Er hat versucht, Zeus zu überlisten, als er das Fleisch des Opfertieres ver-
steckte und für die Menschen zurückbehielt, während er den Göttern dessen 
Knochen bot. Er beging damit eine Lästerung des höchsten Gottes, die Hesiod 
für zu Recht strafwürdig hält. Nach Hesiod habe der allweise Zeus selbstver-
ständlich den Betrug durchschaut und zunächst als Strafe «das arge Geschlecht 
der Weiber» geschaffen, «die zum Unheil wohnen mit sterblichen Männern 
zusammen»19 (die Männer lebten vorher ohne Frauen und anscheinend ohne 
Sorgen …). Die erste, von Hephaistos geschaffene Frau wurde Pandora, die 
Epimetheus, Prometheus’ Bruder, gegen dessen Rat aufnahm und heiratete. Sie 
kommt mit einem Fass, das alle Übel, die auf die Menschen kommen können, 
umfasst. Alle Übel fließen sogleich aus dem Fass heraus, bis auf die Hoffnung, 
die im Fass blieb, weil Pandora noch den Deckel aufdrücken konnte. Die Hoff-
nung ist somit eine Mitgift der Pandora, die Hesiod, zumindest nach Gadamers 
Lesart, als eine Art Übel auffasst.20 Da sie im Fass blieb, wurde sie den Men-
schen erspart, sodass diese ihr Leben ohne die eitle und nichtige Hoffnung wei-

18 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 151; Anales, S. 330. Gadamer bezieht sich auf Die Ge-
burt der Tragödie, die er ohne präzise Angaben zitiert (die zitierten Stellen finden sich in 
Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe, Berlin 1980, Bd. 1, S. 69). Von Nietzsche 
stammt übrigens die nicht besonders glücklich klingende Unterscheidung zwischen der «se-
mitischen» Lesart des Sündenfalls, die die Ursünde des Menschen auf seine Neugierde, seine 
Verführbarkeit und seine Lüsternheit, die nach Nietzsche eine «Reihe vornehmlich weiblicher 
Affektionen» wären, zurückführt, und der «arischen» Vorstellung, die dem Frevel Würde er-
teilen würde. «Semitisch» und «arisch» sind von Nietzsche gebrauchte Ausdrücke, die Gada-
mer ohne Anführungsstriche weiterverwendet.
19 Hesiod: Theogonie. Zitiert nach: Gadamer, Hans-Georg: GW 9, S. 152; Anales, S. 332. 
Vgl. auch für das Folgende das Kapitel «Les ruses de Prométhée», in: Jean-Pierre Vernant: 
Mythe et religion en Grèce ancienne, Paris: Seuil 1990, S. 79-–85.
20 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 154; Anales, S. 334: «Was bedeutet es, dass die Hoff-
nung im Fass zurückbleibt? Der Zusammenhang fordert, dass sie hier als ein Übel gesehen ist. 
Diese Einschätzung der Hoffnung passt auch sonst gut zu Hesiod. Der Landmann solle lieber 
vorsorgen als auf nichtige Hoffnungen bauen (Werke und Tage, 496 ff.). In den Augen des 
bäuerlichen denkenden Dichters mag also wirklich das Zurückbleiben der Hoffnung im Fass 
eine Art Milderung des Unheils sein. Wenigstens werden die Männer von der Hoffnung un-
verführt bleiben und in der bitteren Mühsal ihres entstellten Lebens nicht in Untätigkeit ver-
sinken. So mag Hesiod gedacht haben, mit dieser äußeren Bitterkeit, die noch im hoffnungs-
losen Hintragen des Lebens etwas Besseres sieht als in der Eitelkeit des Hoffens.»

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 59 



terführen konnten. Hesiod betrachtet die Hoffnung negativ: Ihr überlassen sich 
die Menschen, die nicht vorzusorgen wissen: «Der Landmann soll lieber vor-
sorgen als auf nichtige Hoffnungen bauen.»21

Eine völlig andere Lesart der Hoffnung und damit der Tragödie des Pro-
metheus findet Gadamer in Aischylos, der dem Prometheus-Drama drei Tragö-
dien gewidmet haben soll, von denen die wohl erste, Der gefesselte Prometheus, 
erhalten ist. Wie Gadamer anmerkt, nimmt sie in der griechischen Tragödie 
eine Sonderstellung ein, weil sie als einzige ein reines Götterdrama ist.22 Das 
trifft indes nur in Grenzen zu, denn das Drama berichtet ausführlich über die 
vielen Gaben, die den Menschen dank Prometheus zuteilwurden. Prometheus 
hat ja das Menschengeschlecht auf mehrfache Weise gerettet. Zeus wollte zu-
nächst gar keine Rücksicht auf die armen Sterblichen nehmen und sie sogar 
vernichten, um sie durch ein neues Geschlecht zu ersetzen.23 Prometheus hat in 
dieser Situation die Menschen gerettet, indem er ihnen «die Fähigkeit zur 
Selbsthilfe» verlieh, die eigentlich ein Vorrecht der Götter sein sollte.24 Darin 
lag der eigentliche Frevel des Prometheus. Wie errangen die Menschen diese 
Fähigkeit zur Selbsthilfe? Nach Aischylos, zumindest gemäß Gadamers Deu-
tung, war weniger der Raub des Feuers das Entscheidende als «dessen geistige 
Voraussetzung», nämlich die Hoffnung. Bevor sie das Feuer von Prometheus 
erhielten, waren die Menschen Eintagswesen (Ephemeroi), die in Höhlen lebten 
und auf ihren Tod warteten. Prometheus machte dem ein Ende, dass die Men-

21 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 154. Diese negative Sicht der Hoffnung bei den Grie-
chen bestätigt der klassische Text von Hannah Arendt in Vita activa oder vom tätigen Leben, 
München: Piper 1981, S. 243, der es ob der vielen Bezüge, die er zu Gadamers Prometheus- 
Meditation aufweist, verdient, in voller Länge angeführt zu werden: «Das Wunder, das den 
Lauf der Welt und den Gang menschlicher Dinge immer wieder unterbricht und von dem 
Verderben rettet, das als Keim in ihm sitzt und als ‹Gesetz› seine Bewegung bestimmt, ist 
schließlich die Tatsache der Natalität, das Geborensein, welches die ontologische Vorausset-
zung dafür ist, dass es so etwas wie Handeln überhaupt geben kann. […] Das ‹Wunder› be-
steht darin, dass überhaupt Menschen geboren werden, und mit ihnen der Neuanfang, den sie 
handelnd verwirklichen können kraft ihres Geborenseins. Nur wo diese Seite des Handelns 
voll erfahren ist, kann es so etwas geben wie ‹Glaube und Hoffnung›, also jene beiden wesent-
lichen Merkmale menschlicher Existenz, von denen die Griechen kaum etwas wussten, bei 
denen Treu und Glauben sehr selten und für den Gang ihrer politischen Angelegenheiten 
ohne Belang waren und die Hoffnung das Übel aus der Büchse der Pandora, welche die Men-
schen verblendet. Dass man in der Welt Vertrauen haben und dass man für die Welt hoffen 
darf, ist vielleicht nirgends knapper und schöner ausgedrückt als in den Worten, mit denen 
die Weihnachtsoratorien ‹die frohe Botschaft› verkünden: ‹Uns ist ein Kind geboren.›»
22 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 155. Die umstrittene Frage der Autorschaft des Aischy-
los diskutiert Gadamer nicht.
23 Aischylos: Der gefesselte Prometheus, in: Griechische Tragiker: Aischylos, Sophokles, Eu-
ripides, München: Winkler 1958, S. 231–267, hier S. 231–233; GW 9, S. 156; Anales, S. 337.
24 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 156; Anales, S. 337.

60 Jean Grondin 



schen ihren Tod vorhersahen, und gab ihnen Hoffnungen (im Plural im grie-
chischen Text des Aischylos25). Sie hatten nunmehr Zukunft vor sich und 
konnten die Künste entwickeln, die die Kultur der Menschheit ausmachen, 
«von der Sternkunde bis zur Seefahrt, von der Heilkunde bis zur Vogelschau 
und zum Bergbau»,26 die wohlgemerkt allesamt praktische und weltbildende 
Künste sind. Diese ganze Kultur der Menschen setzt aber voraus, dass der 
Mensch Zukunft vor sich hat und somit von einer gewissen Hoffnung getrieben 
ist. So dient die Hoffnung der Selbsthilfe der Menschen, aber sie ist nach Gada-
mers Lesart «an sich trügerisch, denn sie lässt immer Zukunft sein, die doch 
eines Tages nicht mehr ist».27 Die Hoffnung – gedacht als letztendlich irrefüh-
rende Illusion – behält hier also doch etwas von der negativen Konnotation, die 
sie bei Hesiod innehatte. Gewiss, aber Aischylos hätte nach Gadamer tiefer ge-
sehen, dass sie nichtsdestoweniger die Ermöglichung des menschlichen Selbst-
vertrauens und der durch es möglich gewordenen Kultur ist.

Es gibt insofern eine «Tragödie» der Kultur. Die Tragödie ist zunächst die 
des einzelnen zum ganzen Geschlecht: «‹Kultur› gibt es nur, wo der einzelne 

25 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 156 heißt es: «Er [Prometheus] machte dem ein Ende, 
dass die Menschen ihren Tod vorhersahen, indem er ‹eitle Hoffnungen ihnen eingab› – und 
außerdem ihnen das Feuer und damit die ganze folgenreiche Fähigkeit zur Erlernung der 
‹Technai›, die Fähigkeit zur Kultur, verlieh.» In der Tragödie des Aischylos ist es übrigens 
lediglich ein einziger Vers (Der gefesselte Prometheus, V. 248), der sagt (in der Übersetzung 
von Johann Gustav Droysen, die Gadamer kannte und zitierte: jetzt in Griechische Tragiker: 
Aischylos, Sophokles, Euripides, S. 234–267): «Ich nahm’s den Menschen, ihr Geschick [mo-
ros] vorauszusehen [proderkesthai]» (DW?»HET -’ zäVS(V )ü äFHRCF19(DV2 )7FHW). Der Chor 
fragt zurück: «Sag, welch ein Mittel fandest du für dieses Gift [pharmakon])?» (»y äHöHW 
9BFLW »N(R9 KYF)V1HW W7(HS). Prometheus antwortet: «Der blinden Hoffnung [tuphlas elpi-
das, im Plural, also ‹den blinden Hoffnungen›; Gadamer übersetzt, GW 9, S. 156, durch ‹eitle 
Hoffnungen›] gab ich Raum in ihrer Brust» (»SK0;T 5W Vq»HöT 50äZRVT 1V»!12(V). Ob diese 
Schenkung der eitlen Hoffnungen und das entzogene Voraussehen des eigenen Geschicks bei 
Aischylos die entscheidende Angel war, um die sich die ganze Befreiung durch Prometheus 
und das ganze Schicksal des menschlichen Geschicks dreht, darüber lässt sich diskutieren. 
Wenige Zeilen später, nachdem die Feuergabe auch erwähnt wurde, wird der Chor fragen: 
«Ist Hoffnung? Siehst Du nicht, Du hast gefrevelt?» (»ZT 50äZT; HqÜ UF3T 8»2 4)VF»9T;). Karl 
Reinhardt («Prometheus», in: Karl Reinhardt: Tradition und Geist, Göttingen 1960, S. 191– 
226, hier S. 216 f.) betont auch wie Gadamer den Gegensatz zwischen Hesiod und Aischylos 
bezüglich der Hoffnung: «Fast ist es, als hätte es Aischylos darauf abgesehen, alles und jedes, 
was Hesiod sagt, zu verkehren. Das letzte, was dem Pithos [der Büchse] der Pandora entflie-
gen wollte, war nach Hesiod die Hoffnung. Sie blieb im unzerbrechlichen Bau unter dem De-
ckel. Das erste Geschenk, das der Prometheus des Aischylos sich rühmt den Menschen ge-
bracht zu haben noch vor dem Feuer, ist die Hoffnung! Die blinde Hoffnung! Könnte doch 
ohne Hoffnung der Mensch nicht leben.»
26 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 157; Anales, S. 338.
27 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 156; Anales, S. 338 (merke: im Text von 1949 steht der 
Relativsatz in Klammern).

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 61 



Mensch nicht nur sein Leben fristet, sondern für alle schafft, was dem einzelnen 
vielleicht heute noch zu genießen versagt wird».28 Die tiefer liegende Tragödie 
liegt indes in dem Umstand, dass die Kultur auf einer Selbsttäuschung beruht: 
«Allen Künsten der Kultur aber ist gemeinsam, dass sie zwar insgesamt die 
Herrschaft des Menschen über die Erde bedeuten, aber das Los der Sterblichkeit 
nicht aufheben können.»29 Die Hoffnung ist die, dass man immer Zukunft hat, 
wo doch klar ist, dass das nicht immer der Fall sein wird. Das ist die Tragödie 
oder die Traurigkeit einer jeden Kultur, die somit zur Kulturkritik werden 
kann: «Der Stolz des menschlichen Kulturwillens ist unmäßig und verzweifelt 
zugleich. Kulturbewusstsein ist immer Kulturkritik.»30 Aischylos hätte auf diese 
Weise an die Tragödie der Kultur erinnert, für die Prometheus büßen musste: 
Der Antreiber der menschlichen Kultur und Selbsthilfe wurde dafür grausam 
bestraft (bis er später von Herakles, der den Adler tötete, befreit wurde, aber 
dies gehört nicht zur erhaltenen Tragödie).

Das ist, wenn ich recht sehe, Gadamers erste, buchstäblich grundlegende 
Reflexion über die Sterblichkeit und die Hoffnung. Diese Hoffnung ist nicht die 
christliche Hoffnung auf ein Jenseits des Lebens, sie ist für Gadamer der Hin-
ausblick in eine noch offene Zukunft, die es aber eines Tages nicht mehr geben 
wird. Die menschliche Hoffnung hat insofern tragischen Charakter (dies meint 
wohl Gadamer, wenn er im Titel von der «Tragödie der Kultur» spricht, ob-
wohl sie bei ihm, wie wir angedeutet haben, auch andere Seiten hat). Sie bildet 
nichtsdestoweniger in den Augen Gadamers eine Lebensbedingung der Men-
schen, die seiner Kultur und all seinem Treiben zugrunde liegt. Alle Kultur be-
ruht somit auf einer Selbsttäuschung und einer gewissen Vergessenheit des To-
des.

Die dauerhafte Lehre, die Gadamer daraus ziehen wird, ist die, dass das 
menschliche Leben sein Vorherwissen der eigenen Sterblichkeit ein Stück weit 
zu vergessen, ja zu verdrängen hat, wenn menschliches Leben und Schaffen 
möglich sein soll. Ja, diese Verdrängung sei die Bedingung aller menschlichen 
Kultur. Ein unablässiges Denken an den Tod, dessen man nichtsdestotrotz stets 
inne bleibt, würde das Leben und seine Fähigkeit zur Selbsthilfe lähmen.

Man kann dieses Gadamersche Sein zum Tode mit dem Heideggerschen 
kontrastieren, das das Verdrängen des Todes als eine Form der Uneigentlichkeit 

28 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 157; Anales, S. 338. Vgl. ebd.: «In ihrem Wesen liegt 
ein tragischer Widerspruch – die ständige Selbsttäuschung aller und doch im ganzen Wahr-
heit zu sein, ein Wissen für alle zu sein und doch für den einzelnen nicht». Diese Seite der 
Tragödie der Kultur, nämlich der Zwiespalt zwischen dem Schaffen des Einzelnen und dem 
Wohl des Geschlechts, wird in den späteren Aufnahmen des Prometheus-Mythos bei Gada-
mer in den Hintergrund treten, ja völlig verschwinden. 1944/1949 wurde sie zuerst genannt.
29 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 157; Anales, S. 338.
30 Ebd.

62 Jean Grondin 



hinzustellen neigte und dem Menschen hingegen ein entschlossenes, «angstbe-
reites» Vorlaufen zum Tode als Modus der Eigentlichkeit nahelegte.31 Diesem 
Entwurf eines eigentlichen Seins zum Tode hat Gadamer zwar nie eine gewisse 
Würde abgesprochen, er hat aber faktisch eine andere Antwort auf die Todes-
frage gegeben.32

Der Tod als Frage (1975)
«Der Tod als Frage» ist Gadamers zweite gewichtige Stellungnahme zur Todes-
thematik, thematisch aber die erste, da die Prometheus-Arbeit dem ganzen My-
thos und seiner symbolträchtigen Bedeutung gilt. Es handelt sich um einen 
Vortrag, den Gadamer 1972 vor Heidelberger Studenten hielt und den er u. a. 
in der Ricœur-Festschrift von 1975 veröffentlichte. Gadamer wusste es damals 
vermutlich nicht, aber es trifft sich, dass auch Ricœur Heideggers entschlosse-
nes Sein zum Tode stets für etwas Irreales hielt. Heidegger würde nach Ricœur 
an einem gewissen stoischen Ideal der Entschlossenheit angesichts des Todes 
anhängen, das im Tode die eigenste Möglichkeit des Lebens verherrlichen wür-
de. Andere Möglichkeiten des Seins zum Tode seien durchaus denkbar, macht 
Ricœur geltend, der gern die von Augustin, Pascal, Spinoza, Kierkegaard und 
Sartre erwähnt. Er scheint sich insbesondere mit Sartre zu solidarisieren, der im 

31 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Originalpaginierung, Max Niemayer Verlag: Tü-
bingen 2006, S. 266: «Das Vorlaufen enthüllt dem Dasein die Verlorenheit in das Man-selbst 
und bringt es vor die Möglichkeit, auf die besorgende Fürsorge primär ungestützt, es selbst zu 
sein, selbst aber in der leidenschaftlichen, von den Illusionen des Man gelösten, faktischen, 
ihrer selbst gewissen und sich ängstenden Freiheit zum Tode.»
32 In seinen Heidegger-Studien fand es Gadamer immer wenig überzeugend, wie Heideg-
ger das Todesproblem von der Sorge des Daseins um sein sogenanntes «Ganzseinkönnen» 
her einführte. Vgl. Gadamer, GW 3, S. 277: «War die Einführung des Todesproblems in die 
Gedankenführung von Sein und Zeit eigentlich zwingend und der Sache wirklich angemes-
sen? Die formale Argumentation geht darauf, dass die ontologische Interpretation des In-der- 
Welt-Seins als Sorge (und in der Folge: als Zeitlichkeit) sich des Ganzseinkönnens des Da-
seins ausdrücklich versichern müsse, wenn sie selber ihrer Sache gewiss sein wolle. Aber die-
ses Dasein werde durch seine Endlichkeit, durch das Zu-Ende-Sein, das mit dem Tode eintre-
te, eingeschränkt. So bedürfe es der Reflexion auf den Tod. Ist das wirklich überzeugend? Ist 
es nicht weit mehr überzeugend, dass in der Sorgestruktur als solcher und in ihrer temporalen 
Verlaufsform die Endlichkeit bereits liegt? Erfährt nicht das sich auf seine Zukunft entwerfen-
de Dasein im Vergehen der Zeit als solcher beständig das Vorbei? Insofern vollzieht das Da-
sein beständig das Vorlaufen zum Tode, und das ist es, was Heidegger in Wahrheit meint, 
und nicht, damit man das Ganze des Daseins in den Blick bekomme. Die Zeiterfahrung als 
solche ist es, die uns mit der wesenhaften Endlichkeit konfrontiert, die uns als ganze be-
herrscht. Es darf immerhin bemerkt werden, dass Heidegger genau auf diesem Wege weiter-
gegangen ist und die Todesproblematik nie wieder in den Mittelpunkt rückte.»

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 63 



Tode viel eher die Unterbrechung unseres Seinkönnens als seine höchste Mög-
lichkeit erblickte.33 Heideggers Versteifung auf das Sein zum Tode hielt er gern 
Hannah Arendts Hervorhebung der Gebürtigkeit oder Natalität entgegen, d. h. 
der Möglichkeit, durch unser Handeln und unsere Initiative Neues in der Welt 
zu schaffen.34 Vielleicht ist dies eine der vielen, aber geheimen Solidaritäten 
zwischen Ricœur und Gadamer, den beiden Begründern der philosophischen 
Hermeneutik. Es bleibt aber bemerkenswert, dass Gadamers eingehendste To-
desbesinnung in einer Festschrift zu Ehren von Ricœur erschien. Ich finde es 
immer schade, dass die beiden trotz hoher gegenseitiger Achtung so wenig mit-
einander ins Gespräch kamen.35

33 Vgl. P. Ricœur,: Temps et récit, t. 3: Le temps raconté, Paris: Seuil 1985, S. 100–101: 
«On peut d’abord se demander si toute l’analyse de la temporalité n’est pas portée par la 
conception personnelle que Heidegger se fait de l’authenticité, sur un plan où elle entre en 
compétition avec d’autres conceptions existentielles, celles de Pascal et de Kierkegaard – ou 
celle de Sartre –, pour ne rien dire de celle d’Augustin. N’est-ce pas, en effet, dans une confi-
guration éthique, très marquée par un certain stoïcisme, que la résolution face à la mort con-
stitue l’épreuve suprême d’authenticité? […] Pour ma part, je tiens pour aussi légitime une 
analyse comme celle de Sartre, qui caractérise la mort par l’ interruption de notre pouvoir-être 
plutôt que comme sa possibilité la plus authentique.» Es ist aber hervorzuheben, dass Heideg-
ger seinen Entwurf nie als den einzig möglichen präsentierte: Der entscheidende § 53 von 
Sein und Zeit spricht in seinem Titel von dem «Existentialen Entwurf eines eigentlichen Seins 
zum Todes», nicht des einzig möglichen. Nach dem Tode von Ricœur wurden seine eigenen 
Skizzen zur Todeserfahrung unter dem Titel Vivant jusqu’à la mort, Paris: Seuil 2007 veröf-
fentlicht.
34 Vgl. Paul Ricoeur: Soi-même comme un autre, Paris: Seuil 1990, S. 378 sowie ders.: La 
mémoire, l’histoire et l’oubli, Paris 2000, S. 465: «L’angoisse qui met son sceau sur la menace 
toujours imminente du mourir ne masque-t-elle pas la joie de l’élan du vivre? À cet égard, le 
silence d’Être et temps sur le phénomène de la naissance – du moins à ce stade inaugural – 
est étonnant. […] S’il est vrai que la banalisation du mourir au niveau du ‹on› vaut esquive, 
l’obsession angoissée ne vaut-elle pas obturation des réserves d’ouverture de l’être-possible? 
Ne faudrait-il pas alors explorer les ressources de l’expérience du pouvoir-être en deçà de sa 
capture par l’être-pour-la-mort? Ne faut-il pas alors entendre Spinoza: ‹L’homme libre ne 
pense à rien moins que la mort et sa sagesse est une méditation non de la mort, mais de la vie› 
(Éthique, IVe Partie, Proposition 57)?»
35 Vgl. meinen Versuch, die verschiedenen Ausgangspunkte von Ricœur und Gadamer 
auseinanderzulegen, die das Gespräch über gemeinsame Fragen erschwert haben mögen: «De 
Gadamer à Ricoeur. Peut-on parler d’une conception commune de l’herméneutique?», in: 
Gaëlle Fiasse (Hrsg.): Paul Ricœur: De l’homme faillible à l’homme capable, Paris: PUF 2008, 
S. 37–62; deutsch: «Von Gadamer zu Ricœur. Kann man von einer gemeinsamen Auffassung 
von Hermeneutik sprechen?», in: Burkhard Liebsch (Hrsg.): Bezeugte Vergangenheit oder ver-
söhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur, Berlin: Akademie Verlag 2010, 
S. 61–76; sowie «Les tournants herméneutiques de Paul Ricœur», in: Ricœur Studies/Les Étu-
des ricœuriennes 14 (2023): https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630 (Zugriff 3. 9. 
2025).

64 Jean Grondin 

https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630


Im Mittelpunkt der Studie Der Tod als Frage steht die Unbegreiflichkeit des 
Todes. Sie erschien auch 1974 zum ersten Mal auf Deutsch unter dem Titel Die 
Unbegreiflichkeit des Todes: Philosophische Überlegungen zur Transzendenz des 
Lebens, was die (nicht unfehlbaren) Nachweise zu GW 436 verschweigen.37 Der 
längere Titel fasst auf glückliche Weise die Grundüberlegung Gadamers zusam-
men: Die Selbsttranszendenz des Lebens, d. h. die Zukunftsgläubigkeit, von der 
im Prometheus-Aufsatz die Rede war, erlaubt es den Menschen, die Unbegreif-
lichkeit des Todes auszuhalten und ein Stück weit zu verdrängen. Neu ist hier, 
dass die Unfassbarkeit des Todes den Ausgangspunkt bildet. Der Tod ist näm-
lich eine Frage, die uns «ohne Antwort» findet.38 Alles, was wir kennen und 
erfahren, ist durch die Gewissheit unseres Selbstbewusstseins charakterisiert, 
die sich nicht mit dem Nichtsein unseres Daseins in ein begreifendes Verhältnis 
zu setzen vermag. Unser Dasein kann sich sein Nichtmehrdasein nicht recht 
vorstellen, obwohl es um es weiß.

Gewiss gibt es Antworten auf diese bangste aller Fragen. Gadamer erwähnt 
mit Respekt die erste und die älteste: den Totenkult, von dem Heidegger relativ 
wenig sprach, so konzentriert war er auf die direkte Begegnung mit dem eige-
nen Tod, den das Dasein vorlaufend antizipieren könne. Bei Gadamer hingegen 
gibt es kaum einen Text, der den Tod diskutiert, ohne auf die Praxis des Toten-
kultes einzugehen, der ja vor allem den Tod der anderen, der Mitmenschen, 
betrifft. Wie viele Anthropologen sieht Gadamer im Totenkult eine der ältesten 
Auszeichnungen der Menschen. Er wird in späteren Arbeiten immer wieder 
darauf zurückkommen: «Das wahrhaft Auszeichnende des Menschen unter al-
len Lebewesen, die die Natur hervorgebracht hat, ist, dass er seine Toten bestat-
tet und dass er an das Grab sein Fühlen, Denken und Bilden wendet.»39 Das ist 
wirklich eine sehr schöne Formulierung von Gadamer: An das Grab wendet der 
Mensch sein ganzes Fühlen, Denken und Bilden! Sie ruft die beeindruckende 
Mannigfaltigkeit dieser Totenkulte und Votivgaben in Erinnerung, von den oft 
von Gadamer evozierten Schiffen, die den Wikingergräbern beigelegt wurden, 
zu den Pyramiden, den griechischen Stelen bis hin zu den christlichen und den 
islamischen Gräbern.

Auch diese Formen des Totenkultes würden von der Unbegreiflichkeit des 
Todes zeugen, denn die Toten sind zu ehren, als ob sie noch gegenwärtig wären 
und ein Wiedersehen mit ihnen möglich wäre. Aber gerade dadurch seien diese 

36 Gadamer, Hans-Georg: «Der Tod als Frage», in: GW 4, Tübingen 1987, S. 161–172.
37 Wie oben notiert erschien der Text zunächst in: Evangelische Kommentare. Monats-
schrift zum Zeitgeschehen in Kirche und Gesellschaft 7 (1974), S. 660–664, wie man den hilf-
reichen Angaben bei EtsurM Makita: Gadamer-Bibliographie (1922–1994), S. 128, entnehmen 
kann.
38 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 161.
39 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 162; vgl. GW 4, S. 289; GW 6, S. 200.

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 65 



Formen nicht Antworten auf den Tod, macht zugleich Gadamer geltend, sondern 
Antworten, «die sagen wollen, dass der Tod nicht ist oder nicht sein sollte».40

Auch sie würden also den Tod nicht recht wahrhaben wollen.41 In diesem Nicht-
wahrhabenwollen des Todes würde also die Lebensgewissheit ihren «herrscherli-
chen Primat» über die Todesgewissheit behaupten.42 Worin diese Todesgewissheit 
besteht, ist ein Rätsel, das sich unserem Begreifen hartnäckig entziehe. Was wissen 
wir denn, wenn wir von unserem Tod wissen? Es ist nach Gadamer die Aufgabe 
der Philosophie, «das wissen zu wollen, was man so weiß, ohne es zu wissen».43

Was wir da wissen, antwortet Gadamer, ist ein Nichtbegreifliches, gegen das sich 
die Lebensgewissheit zu behaupten weiß. Unser Wissen um den Tod wäre somit 
immer stets ein Verdecken: «Ist unser Fragen nach dem Tode nicht immer und 
notwendig ein Verdecken dessen, was man weiß, ein Verdecken von etwas un-
denkbarem, dem Nichtsein?»44

Die zweite Antwort findet Gadamer in der Philosophie, zunächst in der 
griechischen Philosophie. Auch sie, führt Gadamer aus, denkt immer den Tod 
in der Perspektive eines möglichen Wiedersehens, wenn etwa Sokrates von dem 
Hades spricht, in dem ihn die großen Helden der mythischen Tradition emp-
fangen würden. Ähnliche Erwartungen gäbe es in der christlichen Vorstellung 
«vom Paradies oder vom Himmel, der der Himmel des Wiedersehens ist».45

Auch hier, meint Gadamer, wäre der Tod nicht für sich ernst genommen: 
«Sind das am Ende alles Weisen, das Nichtsein nicht denken zu wollen?»46 Ga-
damers Fazit scheint zunächst unbarmherzig: «Jeder Versuch des philosophi-
schen Denkens, die Umwandlung des Todes ins Leben zu denken, denkt nicht 
wirklich den Tod.»47 Dieses Nichtdenken und Verdecken ist aber in seinen Au-
gen kein wirkliches Fehlen, sondern eine natürliche Lebensbedingung, nämlich 
die Antwort des Lebens auf die Unbegreiflichkeit ihres Nichtmehrdaseins.

In diesem Zusammenhang kommt Gadamer immer wieder auf den Pro-
metheus-Mythos zurück. Seine befreiende Tat lag darin, dass er bewirkt habe, 
dass die Menschen ihren Tod nicht wissen oder zumindest nicht wissen, wann 
sie sterben müssen.48 Durch diese Eingabe des Nichtwissens um die Stunde ih-
res Todes (wie wir oben gesehen haben, spricht Aischylos allein von einem 
Nichtwissen unseres moros oder Geschicks) hätte Prometheus das Leben der 

40 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 162.
41 Ebd.
42 Ebd., S. 163.
43 Ebd.
44 Ebd.
45 Ebd.
46 Ebd.
47 Ebd., S. 166.
48 Ebd., S. 167. Gadamer wird aber nicht mehr direkt auf den Aischylos-Text zurückgrei-
fen.

66 Jean Grondin 



Menschen verwandelt und sie zur Entfaltung der Kultur befähigt. Im Text von 
Aischylos geschah das durch die Eingabe von «eitlen Hoffnungen», tuphlas el-
pidas: «Geschah es nicht eben dadurch, dass er ihr Denken in die Ferne wand-
te, indem er ihnen dazu verhalf, dauernde Werke ihrer planenden Arbeit zu 
schaffen? Das wäre ein Zusammenhang von Wissen und Nichtwissen, ein Zu-
sammenhang zwischen dem Todesgedanken und dem Fortschrittsgedanken, 
der freilich von Aischylos nicht ausgedeutet, sondern nur irgendwie nahegelegt 
wird.»49 Es ist tatsächlich Gadamer, der hier ausdeutet und einen Zusammen-
hang zwischen der Unbegreiflichkeit des Todes und der Zukunftshoffnung des 
Menschen erkennen will.

Die Menschen wandten ihr Denken in die Ferne, weil sie glaubten, Zu-
kunft zu haben. Gadamer spricht hier von einer «Überwindung der Todesge-
wissheit durch Zukunftsgläubigkeit».50 Einen Ausdruck von Simmel wiederauf-
nehmend nennt er dies die «Transzendenz des Lebens», d. h. die Vorstellung, 
dass das Leben stets über sich hinausschießt: «Ist Leben des Menschen nicht im 
wahrsten Sinne des Wortes ein beständiger Überfluss, so dass die Lebensquelle, 
die jeder einzelne ist, überfließt?»51 Gern erkennt man die Person Gadamers in 
dieser Vorstellung des Lebensüberschusses an.

Bezeugungen dieser überfließenden Transzendenz des Lebens sieht Gada-
mer auch im Opfertod und im Glaubensopfer der Märtyrer52 : das Leben sieht 
über sich und den eigenen Tod hinaus. Auch der Opfertod sei noch eine Mög-
lichkeit der eigenen Lebensgewissheit.53 Gadamer gelangt so zu seiner ersten 
Schlussthese, die auch als solche eingeführt wird: «Es gehört zur Denkerfah-
rung des Todes, dass sie stets hinter sich zurückbleibt, dass sie nur im Wegden-
ken von ihm, im Stehen in der eigenen Lebensgewissheit sozusagen eine Spur 
von ihm erfasst.»54

Es bleibt jedoch eine Möglichkeit, über den Tod angemessen zu denken, 
meint Gadamer, nämlich dank der Erfahrung der Angst. Hier folgt Gadamer 
Heideggers Einsicht, dass die Angst immer eine Angst vor nichts, vor dem 
Nichts ist. Sie würde zeigen, dass der Mensch aus den Bindungen dieser Welt 
herausgelöst und insofern frei ist. In diesem Herausgelöstsein würde die wahre 
Freiheit des Denkens ihre Wurzeln schlagen. Gadamer gelangt nun zu seiner 
zweiten und letzten These, die auch als solche kenntlich gemacht wird: «Die 
Freiheit des Denkens ist der wahre Grund dafür, dass der Tod eine notwendige 

49 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 168.
50 Ebd.
51 Ebd.
52 Ebd., S. 169.
53 Ebd., S. 170.
54 Ebd.

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 67 



Unbegreiflichkeit hat.»55 Eine schwierige These, die Gadamer folgendermaßen 
erläutert: «Es ist die Freiheit, dass ich hinausdenken kann und muss, dass ich 
von mir wegdenken kann und muss, dass ich die innere Aktuosität meines 
Denkend-Seins beständig extrapolieren muss.»56

In dieser Extrapolation, in diesem Übersichhinaussein der Freiheit und des 
Lebens würde jedoch die Unbegreiflichkeit des Todes nicht ganz verdeckt 
sein,57 sondern in die Zukunftshoffnung des Lebens verwandelt werden. Gada-
mer darf also mit den Worten schließen: «Die Unbegreiflichkeit des Todes ist 
der höchste Triumph des Lebens.»58

Dass das Leben den Tod nicht zu begreifen vermag, würde also den Willen 
des Lebens, weiterzuleben, bezeugen. Man mag sich hier fragen, ob damit der 
Tod nicht wiederum in Leben verwandelt wird und ob dem Nichtsein, so unbe-
greiflich es auch sein mag, wirklich Gerechtigkeit widerfährt. Es ist aber die 
feste Überzeugung Gadamers, als Philosoph und als Person, dass in der Unbe-
greiflichkeit des Todes die vielleicht grundlegendere Transzendenz und Selbst-
transzendenz des Lebens am Werke ist.

Die Erfahrung des Todes (1983)

Der Tod, der in Der Tod als Frage als unbegreiflich und nur in der zukunfts-
glaubenden Transzendenz des Lebens nachvollziehbar galt, wird nun als eine 
«Erfahrung» beschrieben. Alle Leser von Wahrheit und Methode wissen, wel-
ches Gewicht der Erfahrungsbegriff bei Gadamer innehat: die Erfahrung ist nie 
diejenige, die man planen kann, sondern die, die uns widerfährt. Pathei mathos 
ist hier das Grundmotiv, das natürlich auch von Aischylos stammt, als ob 
Aischylos die geheime Muse von Gadamers Werk wäre.

Von der Frage, von der unbeantwortbaren Frage des unbegreiflichen Todes 
geht Gadamer zur Erfahrung des Todes über. Ihn interessiert dabei vor allem 
der Wandel des Todesbildes in der modernen Welt, die durch den technologi-
schen Forstschritt der industriellen Revolution charakterisiert ist. Sie habe zu 
einer Entmythologisierung des Todes geführt, die in Wirklichkeit eine Entmy-
thologisierung des Lebens sei.59 Das Sterben sei so gut wie verschwunden aus 
der täglichen Welt der Menschen und somit aus unserer Erfahrungswelt: Die 
Begräbnisprozessionen sind aus dem Stadtbild verschwunden, und eine Anony-

55 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 171. Dass das Denken stets hinter dem, was es zu den-
ken sucht, zurückbleibt, ist natürlich auch ein Grundgedanke des wirkungsgeschichtlichen 
Bewusstseins, wie es Gadamer fasst.
56 Ebd.
57 Ebd.
58 Ebd., S. 172.
59 Ebd., S. 288.

68 Jean Grondin 



misierung des Sterbens findet in den modernen Kliniken statt. Der Sterbende 
wird so aus seiner familiären Lebenswelt herausgelöst, und die Angehörigen des 
Sterbenden werden selber vom Sterbenden entfernt, deren letzte Stunden durch 
Betäubungsmittel bestimmt sind (was träumt man da, möchte man sich fast 
fragen?). Diese Entfernung des Todes und des Sterbens in der modernen Welt 
stünde im Gegensatz zur bisherigen Geschichte der Menschheit, in der die Er-
fahrung des Sterbens eine zentrale Stellung hatte.60 Die Bestattung der Men-
schen war von einem «unendlichen Aufwand an Feierlichkeit, an Schmuck und 
Kunst»61 begleitet.

Die These von 1975 taucht wieder auf: Dieser Totenkult bekundet, dass 
«die Menschen das Nicht-da-sein des Verstorbenen, sein Abgeschiedensein, 
sein endgültiges Nicht-mehr-Dazugehören nicht wahrhaben können».62 Darin 
sieht Gadamer nach wie vor einen Zusammenhang zwischen unserem «bewuss-
ten Daseinsgefühl und der Unbegreiflichkeit des Todes». Die Tatsache, dass 
«dieses in die Zukunft hinausdenkende menschliche Bewusstsein eines Tages 
erlischt»63, erscheint zu unheimlich und somit unnachvollziehbar.

Die moderne Verdrängung des Todes lässt sich insofern als «eine urmen-
schliche Haltung des Menschen» begreifen.64 Denn es gibt einen «tiefen Zu-
sammenhang zwischen dem Wissen um den Tod, dem Wissen um die eigene 
Endlichkeit, d. h. der Gewissheit, dass man eines Tages sterben muss – und auf 
der anderen Seite dem geradezu impetuosen gebieterischen Nicht-wissen-wol-
len dieses derart Gewissen»65.

Wiederum begegnet der betonte Hinweis auf das große Verdienst, das sich 
Prometheus für die Menschen erworben hat, indem er «ihm das Wissen um 
seine Todesstunde genommen habe»66 : «Diese Gabe besteht darin, dass der 
Vorausblick des Menschen in die Zukunft dieser seiner Zukunft den Charakter 
einer so greifbaren Gegenwart leiht, dass er den Gedanken des Endes nicht zu 
fassen vermag.»67 Die Grundthese lautet betont: «Die Verdrängung des Todes 
ist der Wille des Lebens.»68 Die Verdrängung des Todes ist nicht eine Form der 
Uneigentlichkeit (die Pointe gegen Heidegger wird hier unterstrichen), sie ge-
hört zum Leben selbst.

60 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 289.
61 Ebd.
62 Ebd.
63 Ebd.
64 Man möge sich also fragen, worin die von Gadamer zunächst betonte Neuheit des mo-
dernen Sterbens besteht, wenn in ihm eine ältere, urmenschliche Haltung des Menschen wirk-
sam ist.
65 Hans-Georg Gadamer: GW 4, S. 290.
66 Ebd.
67 Ebd., S. 291.
68 Ebd.

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 69 



Vergänglichkeit (1991)
Diesen kleinen, okkasionellen Text hat Gadamer 1991 für das Programmheft 
der Hamburgischen Staatsoper anlässlich der Uraufführung des Musikstücks 
Vergänglichkeit von Dieter Schnebel und Achim Freyer verfasst.69 Neu (oder re-
lativ neu70) und höchst aufschlussreich an ihm ist der direkte Bezug, den Gada-
mer zwischen den Votivgaben, die ihn in seinen Überlegungen zum Tode ja 
immer faszinieren, und dem Wesen der Sprache erkennt. Gadamers Grund-
überlegung zum Tode ist die, dass die Todesrituale, die Bestattung der Toten 
und die Votivgaben, die zu den ältesten Dokumenten unseres Menschseins ge-
hören würden, so etwas wie ein Nichtwahrhabenwollen des Todes darstellen. 
Sie drücken sozusagen eine «kultische Verleugnung des Todes» aus.71 Die Vo-
tivgaben und die Bestattungsriten würden vom Ansinnen zeugen, den Verstor-
benen «weit über den Tod hinaus festzuhalten».72 Nun fragt Gadamer: Gilt das 
nicht von der Sprache überhaupt, dass sie immer im Wort festzuhalten sucht, was 
vergeht?

Es scheint fast widersinnig, dass die Besonderheit des Menschen in seinem Wissen um 
den Tod besteht, das alle seine Lebensgewissheit begleitet, und dass doch der Mensch 
die gewaltigsten Befestigungen in seinen Grabdenkmälern gegen den Tod errichtet hat, 
und diese haben manchmal Riesenausmaße, wie die ägyptischen Pyramiden oder die 
Königsgräber der Wikinger in Norwegen. – Und so fragt man sich, ob nicht am Ende 
beides, Wissen um den Tod und Widerstand gegen den Tod, den Menschen überhaupt 
zum Menschen gemacht hat. Am Ende ist auch die geheimnisvolle Macht der Sprache 
ein Zeugnis für diesen rätselhaften Zusammenhang. Denn was ist die Sprache anderes 
als das Stiften von Gedächtnis und das Vorstellig- und Sich-gegenwärtig-Machen von 
Nichtseiendem? ‹Wenn auch abwesend, im Geiste fest gegenwärtig› – so steht es im 
Lehrgedicht des Parmenides.73

Das Grundthema der Sprache, das die Universalität der philosophischen Her-
meneutik begründet, würde somit mit unserem Sein zum Tode zusammenhän-
gen: In der Sprache wie angesichts des Todes ginge es um das Stiften von Ge-
dächtnis und die Fortsetzung eines Gesprächs über den Tod hinaus. Bei beidem 

69 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 171–180.
70 Die Idee tauchte bereits in dem Rundfunkvortrag Die Erfahrung des Todes (1983) unter 
dem Titel Wandlung des Todesbildes auf (vgl. https://www.youtube.com/watch? 
v=iU1Wcpj1k70, Zugriff : 5. 9. 2025), wurde jedoch nicht in den Text aufgenommen, als dieser 
1987 in GW 4, S. 288–296 erschien.
71 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 171.
72 Ebd.
73 Ebd., S. 171. Dieser kleine Ausschnitt der Studie «Vergänglichkeit» wurde passender-
weise in der Tageszeitung Die Welt drei Tage nach Gadamers Tod gedruckt: Hans-Georg Ga-
damer: «Grabmäler sind Festungen gegen den Tod. Der Mensch wird zum Menschen durch 
das Verleugnen seines Sterbens», in: Die Welt, 16. 3. 2002.

70 Jean Grondin 

https://www.youtube.com/watch?v=iU1Wcpj1k70,
https://www.youtube.com/watch?v=iU1Wcpj1k70,


handelte es sich um das Festhalten des Vergehenden, ja des Vergänglichen, in 
der Idealität des Wortes. Das ist eines der fundamentalen Motive der «Phäno-
menologie von Ritual und Sprache», die der späte Gadamer in einer program-
matisch zu nennenden Arbeit von 1992 in Aussicht stellte:

Denkend und dankend bestatten die Menschen ihre Toten, und nur die Menschen tun 
das. Weil sie miteinander im Gespräch sind, statten sie ihre Toten mit allem aus, und 
alle diese Votivgaben sind wie eine Fortsetzung des Gesprächs. Am Ende gilt das viel-
leicht gar für alle unsere symbolischen Handlungen, für das Denken und alle Worte, die 
sich im Vollzug ihrer selbst erfüllen.74

Die beiden großen Auszeichnungen des Menschen, der Umstand, dass sie ihre 
Toten bestatten und dass sie mit Sprache begabt sind, würden also unmittelbar 
zusammenhängen. Ja, Gadamer gibt gelegentlich zu erkennen, dass die Toten-
bestattung vielleicht die älteste der beiden Auszeichnungen ist.75 Wenn dem so 
ist, bestätigt sich, dass das Sein zum Tode kein Randphänomen in Gadamers 
hermeneutischer Philosophie darstellt, sondern zu ihrem Kern gehört, sofern 
ihr Hauptthema, die Sprache, etwas mit der Verdrängung des Todes zu tun hat.

Die «Ableugnung des Todes» und der «Widerstand gegen den Tod»76, die 
die Todesbestattung und selbst die Sprache bezeugen würden, gelten übrigens 
auch von der Kunst, wie sie Gadamer versteht.77 Sofern die Kunst das Verge-
hende in Wort, in Ton und Bild festhält, vollzieht auch sie eine Verwandlung 
des Vergänglichen ins bleibende Gebilde, das Gedächtnis stiftet. Auch die Kunst 
lässt sich also von unserem Sein zum Tode her verstehen, und es ist sicherlich 
kein Zufall, wenn Gadamer der Zeitlichkeit der Tragödie eine exemplarische 
Funktion in seiner Ästhetik zuerkannt hatte.

Selbst das Fehlen und die Grenzen der Sprache würden von unserem Ver-
stummen vor dem Tod zeugen:

74 Hans-Georg Gadamer: «Zur Phänomenologie von Ritual und Sprache», GW 8, S. 400– 
440, hier S. 408.
75 Vgl. «Die Erfahrung des Todes», GW 4, S. 289: «Was alles an Herrlichkeiten bildender 
Kunst, die wir bewundern, in Wahrheit Weihgaben waren, ist für den Laien immer eine neue 
Überraschung. Damit steht der Mensch unter allen Lebewesen einzig da, so einzig, wie durch 
den Besitz der Sprache, oder vielleicht noch ursprünglicher. Jedenfalls reicht die Dokumentati-
on des Totenkults in der Frühgeschichte weit hinter die Überlieferung menschlicher Sprache 
zurück» (Hervorhebung von jg).
76 Hans-Georg Gadamer: GW 9, S. 171.
77 Vgl. andeutungsweise «Vergänglichkeit» (1991), GW 9, S. 176: «So war es für das 
christliche Weltalter, das die Überwindung der Welt lehrte, nicht so leicht, den großen Be-
wahrer allen Gedächtnisses in sich aufzunehmen, und das ist die Kunst. Erst in solchem Ge-
dächtnis kann aber die Bangnis der Vergänglichkeit und ihre Annahme zur Sprache werden.»

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 71 



Ein ungestilltes Verlangen nach dem treffenden Wort – das ist es wohl, was das eigentli-
che Wesen der Sprache ausmacht. Hier zeigt sich ein enger Zusammenhang zwischen 
der Unerfüllbarkeit dieses Verlangens, des désir (Lacan), und der Tatsache, dass unsere 
menschliche Existenz in der Zeit und vor dem Tode vergeht.78

Das Sein zum Tode ist insofern zentral für Gadamer und wurde nicht einfach 
durch ein «Sein zum Text» (Marquard) ersetzt. In jedem Sprechen ist ein Ver-
langen mitzuhören, ein Verlangen nach dem treffenden Wort, das aber uner-
füllbar bleibt, weil unsere Existenz «in der Zeit und vor dem Tode vergeht». 
Dieses Verlangen sucht etwas festzuhalten – das Leben? das Vergehende selbst? 
das Schöne? –, ohne es recht zu vermögen. Das ist vielleicht die prometheische 
Tragödie der Sprache. Diese Tragödie, das Verlangen nach dem rechten Wort, 
ist aber durchaus zu vernehmen und zu verstehen. Ja, es bildet das innere Wort, 
den logos endiathetos, hinter jedem geäußerten Wort, dem logos prophorikos, 
der sich von diesem Verlangen und diesem Sein vor dem Tode her verstehen 
lässt. Wie die Votivgaben sind unsere unbeholfenen Worte Zeichen des Den-
kens und des Lebenswillens des Menschen über den Tod hinaus. Sie zeugen 
beide von dem Prinzip Hoffnung an der Wurzel der Hermeneutik Gadamers.

Das Prinzip Hoffnung des letzten Gadamer

Wir haben gesehen, dass für Gadamer die befreiende Tat des Prometheus, die 
er in allen seinen Überlegungen zum Tod erwähnt, darin besteht, dass dieser 
den Menschen das Wissen um ihre Todesstunde genommen hat und ihnen 
Hoffnung, d. h. Zukunft schenkte, die in der Tragödie des Aischylos die «blinde 
Hoffnung» genannt wurde. Obwohl dies nur in einem winzigen Vers der 
Aischylischen Tragödie angedeutet wurde, bildet dieses Thema der blinden und 
damit den Tod stillschweigend mitdenkenden Hoffnung die bassa continua der 
Todesbesinnung Gadamers. Die Hoffnung, d. h. für Gadamer die mögliche 
Aussicht auf eine noch ausstehende Zukunft, die den lähmenden Todesgedan-
ken verdrängt, ist somit die Grundtugend, die Prometheus den Menschen ge-
schenkt hat, ja die Grundlage unseres Menschseins, das sich zwar des Todes 
stets bewusst ist, ihn jedoch im gleichen Atemzug, dem der Lebensbejahung, 
von sich weist.

Anlässlich seines 102. Geburtstages, am 11. Februar 2002, also nur wenige 
Wochen vor seinem Hinschied, gab Gadamer ein Interview, das in vielen deut-
schen Tages- und Lokalzeitungen wiederabgedruckt wurde, und in dem er diese 
Tugend der Hoffnung als sein Leitmotiv pries: «Dass die Menschen nicht ohne 
Hoffnung leben können, das ist der einzige Satz, den ich ohne Einschränkung 
weiter verteidigen möchte.» Die Tageszeitungen erhoben ihn verständlicherwei-

78 Hans-Georg Gadamer: «Grenzen der Sprache», GW 8, S. 350–361, hier S. 361.

72 Jean Grondin 



se zu ihrer Titelüberschrift : «Prinzip Hoffnung. Hans-Georg Gadamer wird 
102 Jahre alt»79, ein Alter übrigens, das selber eine Schlagzeile wert war.

«Dass die Menschen nicht ohne Hoffnung leben können, das ist der einzi-
ge Satz, den ich ohne Einschränkung weiter verteidigen möchte.» Ich weiß 
nicht, inwiefern man dies als Gadamers «letzte Worte» betrachten darf. Sie 
schienen jedenfalls Gadamer wichtig zu sein und entsprachen weiteren Äuße-
rungen von ihm, denen man nicht selten in den Texten und Interviews seiner 
letzten zehn Jahre begegnet.80 Man könnte versucht sein, die Bedeutung dieser 
Interviews herunterzuspielen: Im hohen Alter sprach Gadamer öfter mit Jour-
nalisten, die nicht unbedingt viel Ahnung von seiner Philosophie hatten, und 
musste sich also allgemeinverständlich ausdrücken. Mir will jedoch scheinen, 
dass Gadamer in seinen letzten Lebensjahren doch vieles von seinen intimsten 
philosophischen Überzeugungen in diesen Interviews, die für ihn Gesprächsge-
legenheiten waren, zum Ausdruck brachte.

Auf den ersten Blick haben diese «letzten Worte», wenn man sie so nen-
nen darf, etwas Erstaunendes. Denn unter dem Titel «Prinzip Hoffnung» wird 
man viel unmittelbarer an einen Autor wie Ernst Bloch (der übrigens 1948–49 
Gadamers Nachfolger in Leipzig wurde) oder den Tübinger Theologen Jürgen 
Moltmann denken. Aber Gadamer, den Habermas einst des rückwärtsgewand-
ten «Konservatismus» bezichtigte? Ferner: Warum war dies «der einzige Satz», 
den Gadamer ohne Einschränkung weiter (!) verteidigen wollte?81 Einem wür-
den doch wohl andere, für Gadamer repräsentativere Sätze einfallen, etwa: 
«Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache» (GW 1, 478, der den fakti-
schen «Schluss» von Wahrheit und Methode bildet), «In Wahrheit gehört die 
Geschichte nicht uns, sondern wir gehören ihr» (GW 1, 281, wohl die Haupt-
these des 2. Teiles seines Hauptwerkes), oder, wie es später oft hieß: «Die Seele 

79 Ich beziehe mich hier auf einen Titel in der Aachener allgemeinen Zeitung vom 11. 2. 
2002. Vgl. «Die Menschen können nicht ohne Hoffnung leben», in Rhein-Neckar-Zeitung, 
11. 2. 2002.
80 Vgl. z. B. Hans-Georg Gadamer: Hermeneutische Entwürfe, Tübingen: Mohr Siebeck 
2000, S. 26: «Einer der Momente, die mir besonders zu denken geben, ist die Tatsache, dass 
die Jugend heute mit wenig Zuversicht, ohne Optimismus, und ohne ein unbestimmtes Hoff-
nungspotential aufwächst.» Ferner: Hans-Georg Gadamer im Gespräch, S. 71. Vgl. auch den 
Nachruf auf Gadamer von Dieter Henrich in der Süddeutschen Zeitung vom 15. 3. 2002, jetzt 
in Dieter Henrich: Hans-Georg Gadamer. Splitter eines Gedenkens, Warmbronn: Verlag Ul-
rich Keicher 2008, S. 34: «Bei meinem letzten Besuch sagte er, ohne Hoffnung könne der 
Mensch nie sein. Doch die seine sei so klein geworden. Dabei hob er seine Hand und zeigte 
einen winzigen Raum zwischen Daumen und Zeigefinger an. Ein wunderbares philosophi-
sches Leben und ein gnädiger Ausgang.» Siehe dazu meine kleine Studie «Gadamer’s Hope», 
in: Renascence. Essays on Values in Literature (56), 2004, S. 287–292.
81 Ganz zu schweigen hier von seiner oft geäußerten These, dass jeder Satz nur als eine 
Antwort auf eine Frage verstanden werden kann (Hans-Georg Gadamer: GW 2, S. 226).

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 73 



der Hermeneutik besteht darin, dass der andere recht haben kann.»82 Aber, 
«dass die Menschen ohne Hoffnung nicht leben können», wäre wohl keinem 
Leser von Wahrheit und Methode oder selbst der Gesammelten Werke als der 
am meisten oder einzig hervorstechende Ausspruch eingefallen. In Gadamers 
Hauptwerk von 1960 war ja von Hoffnung so gut wie nicht die Rede. Ganz im 
Gegenteil : Das Werk schien weit mehr auf die Bestimmung des Bewusstseins 
durch die Vergangenheit und die Geschichte zu insistieren.

Darüber hinaus hat Gadamer selten von der Hoffnung im einem engen 
«religiösen» Sinne gesprochen, wie man sie etwa in der christlichen Tradition 
kennt, wo in der Nachfolge des ersten Briefes an die Korinther (13, 13 die Hoff-
nung eine der drei großen «theologischen Tugenden» (virtutes theologicae) bil-
det, neben der Liebe und der Hoffnung.83 Soweit ich sehe, war dieser religiös- 
christliche Horizont Gadamer eher fremd.

Die einzige Hoffnung, die Gadamer kennt, ist die, die er aus seiner Lektüre 
der Aischylos-Tragödie schöpfte, wie er sie sein Leben lang gedeutet hat: Pro-
metheus war der große Befreier der Menschen, indem er ihnen das Vorherwis-
sen um die Stunde ihres Todes nahm (der griechische Text sagt bloß, dass er 
ihnen das Vorauswissens ihres Schicksals, moros, nahm). Daraufhin fingen die 
Menschen an, aus ihren Höhlen herauszutreten, Häuser und Straßen zu bauen, 
Städte zu gründen und die (vor allem praktischen) Künste und Wissenschaften 
zu pflegen, weil sie nun Hoffnung, d. h. Zukunft vor sich hatten. Diese Hoff-
nung, elpis, meint nach Gadamers Lesart die Zukunftshoffnung, die Lebenszu-
versicht und das Grundvertrauen in das Leben, das uns Mut gibt und es uns 
gestattet, Projekte zu entwerfen. Wir entwerfen uns in die Zukunft, weil wir 
Wesen sind, die von Hoffnung leben.

Es ist diese Hoffnung, die Hoffnung auf die Zukunft hin, die Lebenszuver-
sicht, die Gadamer in Prometheus begrüßte, weil er in ihr etwas anderes als ein 
rein negatives Verdrängungsphänomen sehen wollte. Sie ist nach ihm die 
Grundbedingung der conditio humana und unserer Verstehensmöglichkeiten, 
sofern Verstehen – wie Heidegger auch lehrte – Entwurfscharakter hat.

Beim näheren Zusehen zeigt sich, dass dieser Hoffnungssinn dem Geist 
von Wahrheit und Methode vielleicht nicht so fremd war, wie es zunächst schei-
nen möchte. Es ist ja das Grundanliegen des Werkes, eine Wahrheitserfahrung 
kenntlich zu machen, die den Kontrollbereich der wissenschaftlichen Methode 
übersteigt», wie es in der Einleitung zum Werk heißt (GW 1, 1). Die Metho-
denwahrheit ist in Ehren zu halten, aber sie ist weder die einzige, noch die 
grundlegende Wahrheitserfahrung für entwerfend-hoffende Wesen, wie wir es 
nun einmal sind. Nicht jede Wahrheit lässt sich beweisen, nachprüfen und mes-

82 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Über die Verborgenheit der Gesundheit, S. 109 u. ö.
83 Vgl. Thomas von Aquin, Die Hoffnung. Theologische Summe II–II, Fragen 17–22, 
übers. J. F. Groner, Anm./Komm. A. F. Utz, Freiburg/Basel/Wien 1988.

74 Jean Grondin 



sen. Es gibt auch die Lebenswahrheit, von der wir alle zehren und die vielleicht 
grundlegender ist, zumal selbst das Vertrauen in die wissenschaftliche Wahrheit 
auf ihr beruht. Es ist diese Wahrheit, die Wahrheit und Methode anhand der 
Kunst, der Geschichte und der Sprache in Erinnerung rufen wollte.

Heute, im Rückblick, lässt sich sagen, dass diese Wahrheit der Anlage nach 
eine Wahrheit der Hoffnung war. Denn das gilt ebenso von der Kunst, der Ge-
schichte und der Sprache, dass die durch sie bezeugte Sinnerfahrung etwas mit 
Hoffnung und Horizonterweiterung zu tun hat. Jedes Kunstwerk, das die Welt 
zur Darstellung bringt, d. h. das die Welt zeigt, wie sie in ihrem Wesen ist und 
ihr insofern einen Seinszuwachs verleiht, ist wie eine Art Verheißung, eine pro-
messe de bonheur: sie eröffnet mir eine Welt (Ricœur84), auf die hin ich mich 
entwerfen kann. Wer würde diese Erfahrung wissenschaftlich objektivieren wol-
len? Sie ist lediglich ein Anspruch, der Antwort heischt, der mein Leben gestal-
tet und ändern kann. Jedes Kunstwerk, sagt Gadamer mit Rilke (ohne Don Gio-
vanni zu vergessen), richtet an mich die Aufforderung: Du sollst Dein Leben 
ändern! Darin liegt das Rätsel, das Wunder und die Wahrheit der Kunst. Sie 
verwandelt in ein dauerhaftes Gebilde eine Lebenshoffnung, eine bewahrens- 
und beherzigenswerte Welterfahrung, die wie ein Unterpfand des Möglichen 
ist.

Ebenso gilt das von der Sprache. Von ihr sagte Gadamer – lange vor Ha-
bermas, der hierin Gadamers Einsicht nur bestätigen konnte –, dass sie auf Ver-
ständigung angelegt sei. Sie ist nicht bloß ein «Instrument» des Denkens (eine 
Konzeption, die Gadamer zu destruieren bemüht war), sie ist das Urelement 
unserer Verständigungs- und Selbstverständigungsmöglichkeiten. Diese Hoff-
nung ist womöglich nur eine Hoffnung, aber ohne sie gibt es keine Sprache.

Das ist ja die Grundeinsicht von Gadamer, die den Schlüssel zum Ver-
ständnis des Titels seines Hauptwerkes bietet: Wahrheit ist nicht nur eine Sache 
von Methode und Sicherheit. Es gibt auch die Wahrheit, die uns trägt, von der 
wir immer schon zehren, die hermeneutische Wahrheit par excellence, die 
Wahrheit der Hoffnung.

Und die platonische Hoffnung?

Gadamer, und nicht nur der späte Gadamer, war also durchaus ein Denker der 
Hoffnung. Wie wir immer wieder beobachteten, war für ihn der große Vorden-
ker dieser Hoffnung Aischylos mit seiner Anverwandlung des Prometheus-My-
thos: Die wahre Befreiung der Menschen läge in der Eingabe des Nichtwissens 
über die Todesstunde, die es uns erlaube, den unbegreiflichen Tod zu verdrän-
gen und Zukunft zu haben. Für Gadamer ist diese Hoffnung nicht unbedingt 

84 Vgl. Paul Ricœur: La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris: Seuil 2001, S. 367 ff.

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 75 



oder in erster Linie eine Hoffnung auf ein Jenseits des Lebens,85 sie ist ein Hof-
fen auf ein Weitergehen des Lebens, ein Nichtwahrhaben ihres Endes. Sie äh-
nelt einer vom Leben gewollten, weil von ihr geforderten Blindheit.

Ist das aber die einzige Hoffnung, die sich denken lässt? Gibt es nicht auch 
die Hoffnung auf ein völlig anderes Leben, das wir uns zwar nicht recht vorstel-
len können, das aber unser Leben aufgrund einer Verheißung leiten kann? Man 
darf hierbei an die jenseitsgerichtete Hoffnung der großen Religionen denken. 
Diese Hoffnung begegnet auch bei Platon und zwar an prominenter Stelle: In 
Platons Phaidon schildert Sokrates diese Aussicht auf ein Jenseits als seine elpis 
megalè, seine allergrößte Hoffnung (114 c 8). Nach dem Phaidon ist sie denen 
vorbehalten, die auf dieser Erde einen ehrlichen Lebenswandel führen und sich 
von den körperlichen Versuchungen möglichst fernhalten. Auf diese jenseitige 
Hoffnung habe sich Sokrates zeit seines Lebens vorbereitet dank der Reinigung, 
die die Philosophie (als Loslösung der Seele von dieser Welt) verspricht 
(114 c 3). Das in Aussicht gestellte jenseitige und fortwährende Glück bildet für 
den nichtwissenden Sokrates keine absolute Sicherheit, aber so etwas wie ein 
schönes Wagnis (kalos kindunos, 114 d 6), eine legitime Hoffnung, die es einem 
erlaubt, angesichts des bevorstehenden Todes Mut zu fassen (tharrein chrè, 
115 e 7).

Ich habe mich immer gefragt, warum Gadamer so gut wie nie an diese gut 
dokumentierte Hoffnung im platonischen und sokratischen Sinne anknüpfte, 
die sehr wohl eine Hoffnung auf ein Jenseits aufgrund eines Urteils über das 
bisher geführte Leben darstellt, obwohl er sich oft mit dem Phaidon beschäftig-
te, z. B. in seinem Aufsatz über Die Unsterblichkeitsbeweise in Platos «Phaidon» 
(1973).86 Wie der Anfang dieser Studie bestätigt, war sich Gadamer vollkom-
men im Klaren darüber, dass die christliche Tradition in diesem Dialog eine 
«heidnische Präfiguration der christlichen Überwindung des Todes» erkennen 
wollte (er verweist dabei auf Mendelssohns berühmten Phaidon), aber er wollte 
darin nur «ein Missverständnis» sehen.87 Ist das wirklich nur ein Missverständ-
nis? Hat das Christentum wirklich zu Unrecht an die jenseitige Hoffnung des 
Phaidons angeknüpft? Hat es nicht sogar seine Mythen über das Jüngste Ge-
richt, von dem im Phaidon, im Gorgias und im Staat die Rede ist, mit offenen 
Armen übernommen?

85 Vgl. auch die von ihm editierte und in Vorlesungen verwendete kleine Sammlung Hans- 
Georg Gadamer: Plato. Texte zur Ideenlehre, Frankfurt a. M.: Klostermann 1978, in der ein 
Text aus dem Phaidon steht. Gadamer interessierte sich dabei mehr für Sokrates’ Wende zu 
den logoi, die er als Wende zur Sprache deutete, als für seine große Hoffnung, die Platon als 
die Konsequenz all seiner Lehre und Lebensführung schilderte. Vgl. ferner das auf YouTube 
zugängliche Rundfunkgespräch mit Gadamer in der Sendereihe «Die Philosophie der Antike: 
Platons Phaidon».
86 Jetzt in GW 6, S. 187–200.
87 Hans-Georg Gadamer: GW 6, S. 187.

76 Jean Grondin 



Aischylos war also nicht der einzige bahnbrechende Denker der Hoffnung 
bei den Griechen. Es gab auch die megalè elpis des Sokrates, die gar als die Krö-
nung seiner Lehre gelten darf. Sie zeigt auch ein anderes Gesicht der Hoffnung, 
nicht nur die Hoffnung auf ein Immersoweiter des Lebens, das den unverkenn-
baren und bitteren Tod verdrängt, sondern und positiver noch die Hoffnung 
auf ein Jenseits des Lebens, die dem Tod durchaus ins Angesicht zu sehen ver-
mag. Hier wäre auch von der Passionsgeschichte zu reden, die wahrlich nicht 
unbedingt ein Nichtwahrhaben oder ein Verleugnen des Todes bedeutet, son-
dern seine bereitwillige Aufnahme, die eine positive Hoffnung auf Erlösung er-
möglicht. Die in Aussicht gestellte Zukunft ist nicht bloß eine Fortsetzung der 
Zeit, sondern eine verwandelte Dimension unseres Seins, die als Ewigkeit er-
hofft wird. Schließt nicht das Credo mit der Hoffnung auf das ewige Leben?

Ungern würde ich Gadamer über Platon belehren, aber mir will scheinen, 
dass er, wenn nicht schon im Christentum oder in den Weltreligionen, zu de-
nen er sich im Alter immer mehr wandte, doch schon bei seinem Lieblingsautor 
Platon eine beherzigenswerte Philosophie der Hoffnung und damit des Todes 
hätte finden können, die die seinige hätte ergänzen können.

Literaturverzeichnis
Aachener Allgemeine Zeitung: [Titelhinweis zu Gadamers 102. Geburtstag], 11. 2. 2002. 
Aischylos: Der gefesselte Prometheus. In: Griechische Tragiker: Aischylos, Sophokles, Euripides, 

München: Winkler 1958, S. 231–267. 
Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München: Piper 1981. 
Derrida, Jacques: Wie Recht er hatte. Mein Cicerone Hans-Georg Gadamer». In: Frankfurter 

Allgemeine Zeitung, 23. 3. 2002. 
Dutt, Carsten (Hrsg.): Hans-Georg Gadamer im Gespräch. Heidelberg 1992.
Gadamer, Hans-Georg: «Angst und Ängste». In: Über die Verborgenheit der Gesundheit, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 189–200.
Gadamer, Hans-Georg: «Der Tod als Frage». In: GW 4, Tübingen: Mohr Siebeck 1987, 

S. 161–172.
Gadamer, Hans-Georg: «Die Erfahrung des Todes». In: GW 4, Tübingen: Mohr Siebeck 

1987, S. 288–294. – Auch in: Über die Verborgenheit der Gesundheit, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1993, S. 84–94.

Gadamer, Hans-Georg: «Grenzen der Sprache». In: GW 8, Tübingen: Mohr Siebeck 1993, 
S. 350–361.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Menschen können ohne Hoffnung nicht leben». In: Rhein-Ne-
ckar-Zeitung, 11. 2. 2002.

Gadamer, Hans-Georg: «Grabmäler sind Festungen gegen den Tod. Der Mensch wird zum 
Menschen durch das Verleugnen seines Sterbens». In: Die Welt, 16. 3. 2002.

Gadamer, Hans-Georg: Hermeneutische Entwürfe. Tübingen: Mohr Siebeck 2000.
Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik und Historismus». In: Gesammelte Werke (GW), 

Bd. 2: Wahrheit und Methode: Ergänzungen, Tübingen: Mohr Siebeck 1993 [1965], 
S. 392–406.

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 77 



Gadamer, Hans-Georg: Philosophische Lehrjahre. Frankfurt a. M.: Klostermann 1977.
Gadamer, Hans-Georg: «Prometheus und die Tragödie der Kultur». In: GW 9, Tübingen: 

Mohr Siebeck 1993, S. 150–162. – Frühfassungen in: Die Wandlung 1 (1946), S. 600– 
611; in: Anales de filología clásica 4 (1949), S. 329–344; in: Festschrift Rudolf Bultmann 
zum 65. Geburtstag, Stuttgart/Köln: Kohlhammer 1949, S. 74–83; erneut in: Kleine 
Schriften II, Tübingen: Mohr 1967, S. 64–74.

Gadamer, Hans-Georg: „«Vergänglichkeit»“. In: GW 9, Tübingen: Mohr Siebeck 1993, 
S. 171–179.

Gadamer, Hans-Georg: «Zur Phänomenologie von Ritual und Sprache». In: GW 8, Tübin-
gen: Mohr Siebeck 1993, S. 400–440.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1990.
Gadamer, Hans-Georg (Hrsg.): Plato. Texte zur Ideenlehre. Frankfurt a. M.: Klostermann 

1978.
Gadamer, Hans-Georg/Vietta, Silvio: Im Gespräch. München: Fink 2002.
George, Theodoros/van der Heiden, Gert-Jan (Hrsg.): The Gadamerian Mind. New York: 

Routledge 2022.
Gide, André: Le Prométhée mal enchaîné. Paris: Gallimard 1925.
Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. Tübingen: Mohr Siebeck 1999; 2. 

Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 2013.
Grondin, Jean: «De Gadamer à Ricœur. Peut-on parler d’une conception commune de l’her-

méneutique?» In: Fiasse, Gaëlle (Hrsg.): Paul Ricœur: De l’homme faillible à l’homme 
capable, Paris: PUF 2008, S. 37–62.

Grondin, Jean: «Gadamer’s Hope». In: Renascence. Essays on Values in Literature 56, 2004, 
S. 287–292.

Grondin, Jean: «Les tournants herméneutiques de Paul Ricœur». In: Ricœur Studies/Études 
ricœuriennes 14 (2023), Nr. 1, online: https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630
(Zugriff 5. 9. 2023).

Grondin, Jean: «Von Gadamer zu Ricoeur. Kann man von einer gemeinsamen Auffassung 
von Hermeneutik sprechen?» In: Liebsch, Burkhard (Hrsg.): Bezeugte Vergangenheit 
oder versöhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur, Berlin: Akademie 
2010, S. 61–76.

Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemayer Verlag 2006.
Henrich, Dieter: Hans-Georg Gadamer. Splitter eines Gedenkens. Warmbronn: Verlag Ulrich 

Keicher 2008.
Lawn, Christopher/Keane, Niall (Hrsg.): The Gadamer Dictionary. New York: Continuum 

2011.
Madison, G. B. (Hrsg.): Sens et existence. En hommage à Paul Ricœur. Paris: Seuil 1975.
Makita, EtsurM: Gadamer-Bibliographie (1922–1994). Frankfurt a. M.: Lang 1995.
Malpas, Jeff/Gander, Hans-Helmuth (Hrsg.): The Routledge Companion to Hermeneutics. 

New York: Routledge 2015.
Marquard, Odo: Abschied vom Prinzipiellen. Stuttgart: Reclam 1981.
Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. Kritische Studienausgabe, Bd. 1, Berlin 1980.
Reinhardt, Karl : «Prometheus». In: ders.: Tradition und Geist, Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht 1960, S. 216–217.
Ricœur, Paul: La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris: Seuil 2000.
Ricœur, Paul: Soi-même comme un autre. Paris: Seuil 1990.
Ricœur, Paul: Temps et récit, t. 3: Le temps raconté. Paris: Seuil 1985.

78 Jean Grondin 

https://ricoeur.pitt.edu/ojs/ricoeur/article/view/630


Ricœur, Paul: Vivant jusqu’à la mort. Paris: Seuil 2007.
Stauffer, Ethelbert: Rezension zu Festschrift Rudolf Bultmann zum 65. Geburtstag. In: Zeit-

schrift für Religions- und Geistesgeschichte 4, 1952, S. 85.
Thomas von Aquin: Die Hoffnung. Theologische Summe II–II, Fragen 17–22, übers. J. F. 

Groner, Anm./Komm. A. F. Utz, Freiburg/Basel/Wien 1988.
Vernant, Jean-Pierre: Mythe et religion en Grèce ancienne. Paris: Seuil 1990.

Tod und Hoffnung bei Hans-Georg Gadamer 79 





«Politisches Verstehen» im Ausgang 
der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

Zlatko Valenti.

«Gott tut den Menschen seinen Willen in den Ereignissen kund, 
einem unverständlichen Text, der in einer geheimnisvollen Spra-
che geschrieben ist. Die Menschen fertigen sofort Übersetzungen 
davon an, überstürzte, unrichtige Übersetzungen voller Fehler, 
Lücken und Sinnwidrigkeiten. Nur wenige Geister verstehen die 
göttliche Sprache. Die Scharfsinnigsten, die Stillsten und Tief-
gründigsten entziffern langsam, und wenn sie mit ihrem Wort-
laut kommen, ist die Arbeit längst getan, gibt es zwanzig Überset-
zungen auf dem Markt. Jede Übersetzung gebiert eine Partei und 
jede Sinnwidrigkeit eine Faktion. Und jede Partei glaubt, den ein-
zig wahren Wortlaut zu kennen, und jede Faktion meint, erleuch-
tet zu sein.»1

Victor Hugo

Die Verbindung zwischen Hermeneutik und Politik ist nicht neu. Folgt man – 
wie Gadamer – der etymologischen Ableitung des Begriffs «Hermeneutik» vom 
Götterboten Hermes, so wird im platonischen Dialog Protagoras2 die Verbin-
dung offenbar. Dort erzählt der Sophist Protagoras einen Mythos, der die Ent-
stehung der politischen Befähigung des Menschen beschreibt.

Nach dieser Darstellung stahl Prometheus – um den Fehler seines Bruders 
Epimetheus auszugleichen – von Hephaistos und Athene neben der techni-
schen Intelligenz auch das Feuer und schenkte es den Menschen. Doch das 
reichte nicht aus, um ihr Überleben zu sichern: Die Menschen wurden Beute 
wilder Tiere, da sie ihnen körperlich unterlegen waren. Um sich zu schützen, 
schlossen sie sich zusammen und gründeten Städte. Doch auch das führte nicht 
zur Stabilität – im Gegenteil : Im Zusammenleben entstanden Konflikte und 
Feindschaften, da den Menschen neben der technischen Klugheit die «politi-
sche Kunst» (politikw technw) fehlte. In diesem Moment erbarmte sich Zeus und 
beauftragte Hermes, den Menschen diese Fähigkeit zu bringen. Hermes fragte 

1 Viktor Hugo: Die Elenden, Zweiter Band. Übers. von Paul Wiegler und Wolfgang Gün-
ther. Berlin 1987, S. 279.
2 Platon: Protagoras, 320c–322d.



Zeus, ob er die politische Kunst – wie etwa die Heilkunst – nur wenigen Aus-
erwählten übertragen solle, die dann für das Wohl aller sorgen würden, oder ob 
sie allen Menschen zuteilwerden solle. Zeus entschied sich für Letzteres, denn: 
«Keine Stadt könnte bestehen, wenn daran nur wenige Anteil hätten, wie an 
anderen Künsten»3.

Gadamer selbst bezieht sich zwar nicht ausdrücklich auf den Mythos des 
Protagoras – nicht zuletzt, weil seine Hermeneutik nicht auf die Ausarbeitung 
eines eigenständigen Begriffs politischen Verstehens abzielte. Dennoch lassen 
sich an diesem Mythos drei zentrale Punkte erkennen, die – wie im Folgenden 
zu zeigen sein wird – einen Zugang zu einer politischen Wendung von Gada-
mers Hermeneutik liefern.

Erstens: Hermes überbringt den Menschen nicht bloß technische Intelli-
genz – also das Vermögen, Werkzeuge zu nutzen, Probleme zu lösen und 
zweckrational zu handeln. Entscheidender ist, dass er ihnen jene politikw technw 
bringt, die das Zusammenleben überhaupt erst ermöglicht. Gemeint ist damit 
die Fähigkeit, miteinander ins Gespräch zu kommen, um gemeinsame Proble-
me nicht nur individuell, sondern im Sinne des Gemeinwohls zu lösen. Diese 
Form politischer Praxis beruht nicht auf bloßer Technik, sondern auf Überzeu-
gungskraft – jenem Vermögen, das Hermes als Gott der Händler symbolisiert. 
Politik ist damit keine erlernbare Methode im technischen Sinn, sondern eine 
qualitativ andere Praxis: Sie setzt die Fähigkeit voraus, mit anderen zu handeln, 
sich zu verständigen, Konflikte auszutragen und gemeinsame Ordnungen zu 
stiften. Gerade in diesem Unterschied zwischen Technizität und Verständigung 
liegt ein wesentlicher hermeneutischer Zug, der sich durch Gadamers Werk – 
insbesondere seine Studien zu Platon und Aristoteles – zieht: Politik beruht auf 
Verständigungsprozessen, nicht auf technischer Machbarkeit.

Zweitens: Politisches Verstehen ist keine elitäre Kunst, die exklusives Ex-
pertenwissen voraussetzt, sondern eine allen Menschen zugängliche Fähigkeit. 
Deshalb wandte sich Gadamer entschieden gegen die Vorstellung, politische 
Urteilsfähigkeit sei das Privileg einer bestimmten Gruppe – etwa der Philoso-
phen.4 Ein solches Verständnis widerspricht seinem Begriff des Politischen als 
gemeinsam geteilter Raum der Verständigung, in dem unterschiedliche Ord-

3 Platon, Protagoras, 322d.
4 In einem späten Text mit dem bezeichnenden Titel Über die politische Inkompetenz der 
Philosophie (1993) drückt Gadamer diese Skepsis wie folgt aus: «Es wundert mich immer, 
warum der Philosoph im Schulsinne des Wortes hier eine besondere Einsicht haben soll, die 
andere nicht haben und daß er deswegen vielleicht sogar besondere Verantwortung trage, wie 
man uns zumutet. […] Als ob es die Aufgabe des Philosophen sein könne, jemanden ein 
‹Ethos› zu ‹lehren›, das heißt eine gesellschaftliche Ordnung vorzuschlagen oder zu rechtfer-
tigen oder eine Formung der Sitten oder Prägung der allgemeinen öffentlichen Überzeugun-
gen zu empfehlen.» Gadamer, Hans-Georg: «Über die politische Inkompetenz der Philoso-
phie», in: Sinn und Form 45, 1/1993, S. 7.

82 Zlatko Valenti5 



nungsvorstellungen miteinander ringen.5 Auch hierin steht er in der platonisch- 
aristotelischen Tradition, die Politik nicht als Anwendung von Technik oder 
Theorie versteht, sondern als Ausdruck praktischer, sittlich fundierter Urteils-
kraft – phronwsis. Ein Gedanke, der im Folgenden weiter entfaltet wird.

Drittens: Politik ist auf Verstehen angewiesen – nicht bloß auf Informati-
on, Analyse oder Strategie, sondern auf die Fähigkeit, Perspektiven zu deuten, 
Bedeutungshorizonte zu erfassen und historisch situiert zu handeln. Denn Poli-
tik vollzieht sich im Umgang mit Uneindeutigkeit, Deutungskonflikten und 
normativen Spannungen – eben jenen Phänomenen, auf die sich Hermeneutik 
traditionell richtet, wenn es um das Verstehen von Sinnzusammenhängen geht, 
auch wenn sie ursprünglich nicht im Kontext der Politik entwickelt wurde.

Seit der Antike fragt politische Theorie, wie sich konkurrierende Deutun-
gen vermitteln und auf eine gemeinsame Grundlage stellen lassen – im Streben 
nach Ordnung und Gerechtigkeit. Eine politische Hermeneutik, wie ich sie im 
Folgenden im Anschluss an Hans-Georg Gadamer skizzieren werde, setzt je-
doch an einem grundlegenderen Punkt an: Sie fragt nicht, wie eine gerechte 
Gesellschaft zu gestalten sei, sondern was politisches Verstehen als Bedingung 
gemeinsamen Zusammenlebens überhaupt ermöglicht. Ihre Aufgabe ist es 
nicht, normative Modelle zu entwickeln, sondern – ganz im Sinne des Diktums 
Gadamer – «die Bedingungen aufzuklären, unter denen Verstehen geschieht».6

Erst auf dieser Grundlage lässt sich klären, wie politisches Verstehen gelingen 
kann, und wenn ja: ob es sich dabei um einen rational begründbaren, metho-
disch steuerbaren oder gar erlernbaren Prozess handelt.

Um einen Begriff politischen Verstehens im Ausgang von Gadamer zu ent-
wickeln, gliedert sich der Text in drei Teile: (1) Zunächst entwerfe ich auf 
Grundlage von Gadamers philosophischer Hermeneutik die Grundstruktur poli-
tischen Verstehens. (2) Darauf aufbauend entfalte ich diese Struktur, um einen 
spezifischen Begriff politischen Verstehens aus Gadamers Ansatz herauszuar-
beiten. (3) Abschließend gilt es, die daraus folgenden Konsequenzen zu bestim-
men und die Leitfrage zu beantworten: Welche Gestalt nimmt politisches Ver-
stehen im Ausgang von Gadamers Hermeneutik an – und wie kann es 
gelingen?

5 Gadamer, Hans-Georg: «Über die Planung der Zukunft», in: GW 2, S. 157.
6 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik. Tübingen: Mohr Siebeck 1990, S. 300. (Im Folgenden: WM)

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 83 



I. Grundstruktur des politischen Verstehens
Bevor sich ein spezifischer Begriff des politischen Verstehens entwickeln lässt, ist 
zunächst zu klären, unter welchen Bedingungen Verstehen notwendig wird. Am 
Beginn jeder theoretischen Auseinandersetzung mit diesem Phänomen steht 
daher die grundsätzliche Frage: Wann wird Verstehen überhaupt zum Pro-
blem? Wilhelm Dilthey beantwortet diese Frage mit dem Hinweis, dass Verste-
hen überall dort erforderlich sei, «wo etwas fremd ist, das die Kunst des Verste-
hens zu eigen machen soll»7. In diesem Sinne betont auch Gadamer, dass die 
Anstrengung des Verstehens dort beginnt, «wo einem etwas, was einem begeg-
net, befremdlich, herausfordernd, desorientierend entgegentritt»8. Mit anderen 
Worten: Das Problem des Verstehens stellt sich immer dann, wenn «der Sinn 
von etwas nicht offen und unzweideutig zutage liegt»9.

An dieser Stelle tritt eine grundlegende Struktur des Verstehens hervor, 
die – so Gadamer – als «Polarität von Vertrautheit und Fremdheit»10 zu be-
greifen ist und jedem Verstehensprozess zugrunde liegt. Diese Polarität lässt 
sich in drei Momente gliedern: (i) die eigene Position des Verstehenden, (ii) die 
fremde Position des zu Verstehenden und (iii) das spannungsreiche Dazwischen, 
das das Eigene vom Fremden trennt. Gerade diese Trennung erscheint Gada-
mer als zentrales Moment, auf dem sich die «Aufgabe der Hermeneutik grün-
det»11. Wo alles klar ist, bedarf es keiner Hermeneutik – ebenso wenig wie dort, 
wo etwas absolut fremd und unzugänglich bleibt.

Die daraus folgende Leitfrage lautet daher: Gibt es einen Weg, die Span-
nung zwischen Vertrautheit und Fremdheit so zu überbrücken, dass Fremdheit 
überwunden und Verstehen erreicht werden kann? Auf der Beantwortung die-
ser Frage lässt sich ein Begriff politischen Verstehens im Ausgang von Gadamer 
entwickeln – auch wenn Gadamer selbst keine explizite Theorie des politischen 
Verstehens vorgelegt hat. Die Grundlage hierfür, wie im Folgenden zu zeigen 
sein wird, bietet die Analyse der Rechtsauslegung, der Gadamer «exemplarische 
Bedeutung»12 für seine hermeneutische Theorie zuschreibt. So versteht er jeden 
Verstehensvorgang als «Sonderfall der Anwendung von etwas Allgemeinem auf 
eine konkrete und besondere Situation»13 – eine Struktur, die im juristischen 
Bereich besonders deutlich hervortritt. Was geschieht in der Rechtsauslegung?

7 Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. 
Frankfurt a. M. 1981, S. 278.

8 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». GW 2, S. 185.
9 Gadamer, Hans-Georg: «Klassische und philosophische Hermeneutik». GW 2, S. 92.

10 WM, S. 300.
11 Ebd.
12 Ebd., S. 330 ff.
13 Ebd., S. 317.

84 Zlatko Valenti5 



Der juristische Vermittlungsakt besteht in der Applikation – also der An-
wendung – eines allgemeinen Gesetzes auf einen spezifischen Einzelfall. Dieser 
ist insofern «spezifisch», als kein Fall dem anderen gleicht: Jeder bringt eigene 
Nuancen mit sich, die im Urteil berücksichtigt werden müssen. So enthält jeder 
Fall ein Moment des Fremden – eine Spannung, die daraus erwächst, dass die 
allgemeine Gesetzesnorm die volle Konkretion des Einzelfalls nicht zu erfassen 
vermag.14 Die eigentliche Aufgabe der Rechtsanwendung besteht darin, die 
Spannung zwischen allgemeiner Gesetzesnorm und der Fremdheit des Einzel-
falls so aufzulösen, dass das Recht der Gerechtigkeit dient. Ausgehend von die-
ser Anwendungsthese lässt sich die Grundstruktur hermeneutischer Vermitt-
lung in drei konstitutive Elemente gliedern:

– Das Allgemeine: Der Gesetzestext, der allgemeine Gültigkeit bean-
sprucht und den normativen Maßstab für juristische Urteile liefert.

– Das Besondere: Der konkrete Einzelfall, der spezifische Merkmale auf-
weist und sich nicht ohne Weiteres unter das Allgemeine subsumieren 
lässt.

– Die vermittelnde Instanz: Die Richterin oder der Richter, die mithilfe 
ihres Erfahrungshorizonts, ihrer rechtlichen Bildung und ihrer Urteils-
kraft das Allgemeine auf den besonderen Fall anwenden. Die Auslegung 
erfolgt somit nicht mechanisch, sondern als interpretative Leistung, die 
sowohl dem Geist des Gesetzes als auch der konkreten Situation gerecht 
zu werden versucht.

Eine vergleichbare Vermittlungsleistung – so die zentrale These dieses Textes – 
ist auch für das politische Verstehen konstitutiv. Sie bildet die Grundlage dafür, 
Gadamers Hermeneutik auf das Feld der Politik zu übertragen. Denn Politike-
rinnen und Politiker stehen – ähnlich wie Richterinnen und Richter – vor der 
kontinuierlichen Aufgabe, konkrete Situationen im Lichte allgemeiner Prinzipi-
en zu beurteilen und entsprechende Entscheidungen zu treffen. Auch sie müs-
sen zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen vermitteln. Auch ihr Han-
deln und Verstehen ist – zumindest in rechtsstaatlichen Ordnungen – an einen 
normativen Text gebunden: die Verfassung. Seit der Neuzeit bildet sie den insti-
tutionellen Rahmen politischen Handelns, indem sie grundlegende Prinzipien 
und Zuständigkeiten definiert, an denen sich legitime Entscheidungen orientie-
ren. Darüber hinaus ist politisches Verstehen – ebenso wie juristisches – im-
mer auch historisch situiert: Es ist geprägt durch individuelle Voraussetzungen 
(etwa politische Sozialisation, Erfahrung, Wertehorizonte) ebenso wie durch 
kollektive Deutungsmuster, Traditionen und gesellschaftliche Stimmungen der 
Gegenwart, die die jeweilige Verstehenssituation – ob bewusst oder unbe-
wusst – rahmen. Politisches Verstehen vollzieht sich somit stets im Horizont 

14 Vgl. ebd., S. 323.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 85 



spezifischer Vorverständnisse, die Wahrnehmen, Deuten und Handeln struktu-
rieren. Obwohl sich – wie im Folgenden zu zeigen sein wird – das Allgemeine 
und das Besondere in der Politik anders artikulieren als in der Jurisprudenz und 
auch der Modus ihrer Vermittlung ein anderer ist, lassen sich doch auch im 
politischen Verstehen jene drei Grundelemente wiederfinden, die Gadamer her-
ausgearbeitet und im Rahmen seiner Anwendungsthese als paradigmatisch für 
jeden Verstehensprozess bestimmt hat:

– Das Allgemeine: die Idee des Gemeinwohls oder einer leitenden «politi-
schen Idee»15, auf das politische Entscheidungsträger bei ihrer Amts-
übernahme vereidigt werden oder in dessen Lichte sie die politische 
Wirklichkeit deuten und Veränderung anstreben.16

– Das Besondere: der konkrete politische Fall, der aufgrund seiner je eige-
nen, mehr oder weniger fremden Züge eine situationsspezifische Deu-
tung verlangt.

– Die Vermittlung: die politische Entscheidungspraxis, die das Allgemeine 
auf das Besondere anwendet – unter Berücksichtigung der jeweiligen 
Umstände, der historischen Rahmung und der legitimatorischen Anfor-
derungen.

Diese drei Elemente – das Allgemeine, das Besondere und die Vermittlung – bil-
den die Grundstruktur politischen Verstehens, wie sie im Folgenden entfaltet 
wird. Da Gadamer selbst keinen spezifischen Begriff politischen Verstehens aus-

15 Hier geht es nicht darum, die unterschiedlichen Formen politischer Ideen in der Ideen-
geschichte nachzuzeichnen – das ist die Aufgabe der politischen Ideengeschichte selbst. In 
diesem Feld finden sich zahlreiche Werke, die die Entwicklung und Analyse politischer Ideen 
behandeln: Marcus Llanque untersucht die Wechselwirkungen politischer Theorien (vgl. 
Llanque, Marcus: Politische Ideengeschichte – Ein Gewebe politischer Diskurse. München/Ol-
denburg 2008); Iring Fetscher bietet mit dem Pipers Handbuch der politischen Ideen einen 
umfassenden Zugang (vgl. Fetscher, Iring (Hrsg.): Pipers Handbuch der politischen Ideen. 
München, ab 1985); Maryanne Cline Horowitz liefert eine international vergleichende Per-
spektive (vgl. Horowitz, Maryanne Cline (Hrsg.): New Dictionary of the History of Ideas. De-
troit 2005). Vielmehr soll hier – ausgehend von Gadamer und seiner Rezeption des Aristote-
les – gezeigt werden, inwiefern politische Ideen für die Struktur des politischen Verstehens 
konstitutiv sind. Dieser Zugang erlaubt es, Gadamers Hermeneutik auf das Politische zu über-
tragen und zugleich die Bedeutung politischer Ideen innerhalb des Prozesses politischen Ver-
stehens herauszuarbeiten. Dies wird im Folgenden detailliert dargestellt.
16 Zwei Beispiele mögen dies illustrieren: die Bundesrepublik Deutschland und die Verei-
nigten Staaten. In Deutschland verpflichtet sich der Bundespräsident gemäß Artikel 56 des 
Grundgesetzes bei Amtsantritt mit den Worten: „Ich schwöre, daß ich meine Kraft dem Wohle 
des deutschen Volkes widmen […] und Gerechtigkeit gegen jedermann üben werde. So wahr 
mir Gott helfe.“ In den USA lautet der präsidentielle Amtseid nach Artikel II, Section 1 der 
Verfassung: „I do solemnly swear […] that I will faithfully execute the Office of President […] 
and will […] preserve, protect and defend the Constitution of the United States.“

86 Zlatko Valenti5 



arbeitet, ist es notwendig, seinen hermeneutischen Ansatz weiterzudenken und 
die drei Elemente für den politischen Kontext neu zu bestimmen – also mit 
Gadamer über Gadamer hinauszugehen. Im ersten Schritt werden dazu die bei-
den Pole – das Allgemeine und das Besondere – skizzenhaft dargestellt.17 An-
schließend rückt jener Vermittlungsprozess in den Blick, in dem sich politisches 
Verstehen im Sinne Gadamers konkret vollzieht und im Begriff der Applikation 
zum Ausdruck kommt.

II. Entfaltung der Grundstruktur 
des politischen Verstehens

(A) Das Allgemeine im politischen Verstehensprozess

Im Unterschied zu den klassischen hermeneutischen Anwendungsfeldern der 
Theologie und Jurisprudenz, in denen sich das Allgemeine in autoritativen Tex-
ten wie der Bibel oder dem Gesetzbuch manifestiert, zeigt sich das Allgemeine 
im politischen Feld als Ergebnis historisch gewachsener Aushandlungsprozesse. 
Es besitzt keine ein für alle Mal festgelegte Bedeutung, sondern tritt in zwei sich 
überlagernden Dimensionen auf: einer textuellen und einer ideellen.

(1) Die textuelle Dimension des Allgemeinen verweist auf jene sprachlich 
gefassten Ausdrucksformen des Politischen, in denen sich eine Gesellschaft 
über sich selbst verständigt – etwa in Geschichten, Verfassungen, Gesetzen, 
Verträgen oder Parteiprogrammen. Diese Texte sind nicht bloß normative Fest-
schreibungen, sondern Ausdruck eines geschichtlichen Selbstverständnisses, das 
in Sprache Gestalt annimmt. Sie tragen Spuren kollektiver Erfahrungen und 
Auseinandersetzungen in sich und gewinnen ihre Bedeutung nicht aus sich 
selbst, sondern durch fortwährende Auslegung im Horizont jeweils neuer und 
damit «fremder» Situationen. Mit anderen Worten: Ihre Geltung beruht nicht 
auf Unverrückbarkeit, sondern auf einem kontinuierlichen Verständigungspro-
zess, in dem sie immer wieder neu gelesen, interpretiert und – im Lichte des 
Gegenwärtigen – fruchtbar gemacht werden müssen.

(2) Die ideelle Dimension des Allgemeinen zeigt sich in politisch-normati-
ven Zielmarken im Sinne des Aristoteles, auf die Gesellschaften und politische 
Akteure ihr Handeln ausrichten.18 Es handelt sich um Vorstellungen einer er-

17 Eine ausführlichere Darstellung findet sich in meiner Dissertation, die 2026 unter dem 
Titel Politisches Verstehen. Politische Wendung der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers er-
scheinen wird.
18 Die Auffassung, politische Ideen als «Zielmarken» zu verstehen, stützt sich auf ein 
Gleichnis, das Gadamer in seinen Schriften mehrfach anführt, um den Verstehensprozess zu 
verdeutlichen. (GW 2, S. 316 ff.) Es handelt sich dabei um das Gleichnis des Bogenschützen, 
das Aristoteles zu Beginn der Nikomachischen Ethik einführt. (Vgl. Aristoteles: NE 1094a 23.) 

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 87 



strebenswerten gesellschaftlichen Ordnung – um das, was sein soll, nicht nur, 
was ist. Solche Zielmarken, die im Folgenden als «politische Ideen» bezeichnet 
werden, beanspruchen Allgemeingültigkeit, insofern sie auf gesellschaftliche 
Verwirklichung zielen und dabei im politischen Wettbewerb mit alternativen 
Entwürfen stehen. Politische Ideen entstehen nicht aus dem Nichts: Sie sind 
Ausdruck kollektiver und individueller Erfahrungen, die sich historisch ver-
dichten und kulturell vermitteln – und die in gesellschaftlichen Leitbildern, 
normativen Selbstdeutungen und politischen Orientierungen Gestalt anneh-
men. Die deutsche Staatsräson, etwa in der Haltung zum Staat Israel, ist nur im 
Licht jener kollektiven Erfahrungen verständlich, die das politische Verstehen 
in Deutschland geprägt haben und bis heute das Verständnis der politischen 
Wirklichkeit beeinflussen.19

In beiden Dimensionen – der geschichtlich gewachsenen Texttradition 
ebenso wie den normativ-ideellen Zielvorstellungen – ist Gadamers Konzept 
der Wirkungsgeschichte verankert. Denn das Allgemeine im politischen Verste-
hen entsteht nicht im luftleeren Raum, sondern ist wesentlich ein Produkt der 
Geschichte: Es verdichtet die Erfahrungen und Deutungsmuster der Vergan-
genheit zu Maßstäben, die in der Gegenwart Orientierung geben oder infrage 
gestellt werden. Damit ist die Wirkungsgeschichte im Allgemeinen selbst immer 
schon mitgedacht – als fortwirkender Hintergrund, der jedes Verstehen prägt.

Zugleich stehen Text und Idee in einem wechselseitigen Verhältnis: Politi-
sche Texte bringen kollektive Grundüberzeugungen zum Ausdruck und prägen 
ihrerseits politische Ideen. Umgekehrt gewinnen normative Leitbilder erst 
durch ihre sprachliche Artikulation und rechtliche Verankerung gesellschaftli-
che Wirksamkeit. Eine politische Hermeneutik muss daher beide Dimensionen 
zugleich in den Blick nehmen – das Textuelle wie das Ideelle –, um die Tiefen-
struktur politischen Verstehens angemessen zu erfassen.

Konstitutionalismus als hermeneutische Zäsur

Der Aufstieg des Konstitutionalismus bildet nach Gadamer eine entscheidende 
Voraussetzung, politisches Verstehen als hermeneutischen Vorgang zu begrei-

Dort dient der Bogenschütze, der sein Ziel anvisiert, als Sinnbild für menschliches Handeln: 
Jede ethisch-politische Handlung ist auf ein «Gut» gerichtet und wird durch ein bestimmtes 
Ziel geleitet. Dabei dient das Ziel als Orientierungspunkt. In diesem Zusammenhang weist 
Gadamer zu Recht darauf hin, dass dies nicht bedeutet, «daß die Kunst des Bogenschießens 
nur darin besteht, daß man auf eine solche Marke zielt. Die Kunst des Bogenschießens muß 
man vielmehr beherrschen, damit man überhaupt treffen kann. Aber um das Zielen zu er-
leichtern, um die Richtung des Schießens genauer und besser einzuhalten, dazu vermag die 
Marke ihren Dienst zu tun.» (Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als theoretische und 
praktische Aufgabe». GW 2, S. 316.)
19 Vgl. Marwecki, Daniel: Absolution? Israel und die deutsche Staatsräson. Göttingen 2024.

88 Zlatko Valenti5 



fen. Zwar existierten auch vor dem Zeitalter geschriebener Verfassungen For-
men politischer Ordnung, symbolischer Legitimierung und interpretativer Pra-
xis.20 Doch erst die Anerkennung normativer Texte als verbindliche Grundlage 
politischen Handelns verschiebt das Verhältnis von Politik und Text grundle-
gend: Der Text wird nicht länger bloßes Mittel politischer Legitimation, son-
dern bestimmt selbst, was als legitimes politisches Handeln gilt. Diese Funktion 
erfüllt die Verfassung. Seit der Neuzeit bildet sie den Rahmen politischen Han-
delns, indem sie jene Prinzipien und Entscheidungsregeln definiert, die Legiti-
mität begründen und die „Spielregeln“ staatlichen Handelns festlegen.21 In den 
meisten Staaten der Welt regelt sie – wenn auch in unterschiedlicher Form – 
«wer wie Recht erzeugt, regiert, kontrolliert»22. Politik steht folglich nicht mehr 
über dem Text – so wie einst der absolutistische Monarch über dem Gesetz –, 
sondern wird selbst zu einem Organ der Verfassung. Dem Legitimationsdruck, 
sich auf eine geschriebene Verfassung zu berufen, konnten sich selbst autoritäre 
Staaten nicht entziehen.23 Wie Böckenförde am Beispiel kommunistischer Sys-
teme zeigt, dient die Verfassung dort jedoch nicht primär als Grundlage der 
Machtbegründung, sondern als Instrument der Machtausübung.24

Gadamer war sich dieser Transformation bewusst. Besonders die Französi-
sche Revolution, mit der der moderne Verfassungsstaat seinen Ausgang nimmt, 

20 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang: «Constitutional and Political Theory». In: Künkler, 
Mirjam / Stein, Tine (Hg.): Constitutional and Political Theory: Selected Writings by Ernst- 
Wolfgang Böckenförde. Oxford (2017), S. 152–169.
21 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang: «Die verfassunggebende Gewalt des Volkes – Ein 
Grenzbegriff des Verfassungsrechts». In: ders.: Wissenschaft – Politik – Verfassungsgericht. 
Frankfurt a. M. 1971, S. 97 ff.
22 Prettenthaler-Ziegerhofer, Anita: Verfassungsgeschichte Europas. Vom 18. Jahrhundert 
bis zum Zweiten Weltkrieg. Darmstadt 2013, S. 6.
23 Vgl. Tate, C. Neal/Vallinder, Torbjörn (Hrsg.): The Global Expansion of Judicial Power. 
New York u. a. 1995; Sadurski, Wojciech: Rights Before Courts. A Study of Constitutional 
Courts in Postcommunist States of Central and Eastern Europe. Dordrecht u. a. 2005; Gard-
baum, Stephen: The New Commonwealth Model of Constitutionalism. Cambridge 2013: Chen, 
Albert H. Y.: Constitutional Courts in Asia. Cambridge 2018.
24 Böckenförde zeigt dies am Beispiel des kommunistischen Staats: «Das Recht wird – und 
hierin liegt die große Neuerung der Theorie – ein Mittel, das den revolutionären Prozeß von 
sich aus aktiv forttreibt, es ist nicht mehr nur das Ergebnis bzw. die Spiegelung eines bereits 
stattgefundenen revolutionären Prozesses. Das Recht wird damit verwendbar als Waffe für 
den Aufbau der sozialistischen Gesellschaft. Es wird hineingenommen in den gesellschaftli-
chen Prozeß selbst als ein treibendes, vorantreibendes Moment, es wird selbst Ausdruck der 
gesellschaftlichen Praxis. Die ‹aktive Rolle› des juristischen Überbaus aufzeigen heißt deshalb 
seine Rolle als die ‹eines Instruments im Kampf für die Errichtung des Sozialismus und Kom-
munismus auf den verschiedenen Etappen des sozialistischen Aufbaus› darlegen.» (Böcken-
förde, Ernst-Wolfgang: Die Rechtsauffassung im kommunistischen Staat. München 1967, 
S. 29 f.)

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 89 



markiert für ihn einen Wendepunkt: Erst mit ihr wird die normative Bindung 
politischen Handelns an den Text zu einer unhintergehbaren Grundlage mo-
derner Staatlichkeit. In Wahrheit und Methode formuliert Gadamer es prä-
gnant: Hermeneutik ist nur möglich, «wo etwas so gesetzt ist, daß es als das 
Gesetzte unaufhebbar und verbindlich ist.»25 Im Absolutismus hingegen fehlt 
genau diese Voraussetzung: Wo der Wille des Herrschers «ohne Rücksicht auf 
das Gesetz» bestimmt, erübrigt sich «die Anstrengung der Auslegung»26 – und 
damit die Aufgabe des Verstehens. Die Untertanen, so betont der Historiker 
Hagen Schulze, konnten «allenfalls Gott im Gebet bitten, den Sinn des Fürsten 
zu ändern, aber nie direkt vom Fürsten einen Sinneswandel verlangen: Die 
fürstliche Gewalt war absolut.»27 Die Etablierung des Verfassungsstaats hat die 
Politik somit in ein neues Verhältnis zum Text gesetzt, in dem politisches Han-
deln selbst zur hermeneutischen Praxis wird.

Vor diesem Hintergrund markiert der 14. September 1791 – der Tag, an 
dem Ludwig XVI. seinen Eid auf die erste geschriebene Verfassung Frankreichs 
leistete – einen symbolischen Beginn politischer Hermeneutik. In diesem Mo-
ment wurde Herrschaft nicht mehr bloß ausgeübt, sondern rechtlich normiert 
und damit auslegungspflichtig. Seither ist Politik an einen Text gebunden, des-
sen normative Geltung nicht einseitig aufgehoben werden kann. Die Verfassung 
etabliert sich somit als das «textuell Allgemeine» im politischen Verstehen: Sie 
bildet den Rahmen, innerhalb dessen politische Entscheidungen zu begründen, 
auszulegen und zu gestalten sind. Wird dieser Rahmen ignoriert oder bewusst 
unterlaufen, wird – wie Dieter Grimm betont – die Verfassung zur «gefährde-
ten Errungenschaft»28, insbesondere dann, wenn politische Akteure ihre Ziele 
jenseits normativer Bindungen durchsetzen wollen.

Erst wenn ein Text diese bindende Kraft entfaltet, wird politisches Han-
deln in eine hermeneutische Tradition eingebettet. Genau dies hat Gadamer – 
auch wenn er es nicht systematisch ausgearbeitet hat – als grundlegende Vor-
aussetzung politischen Verstehens in der Moderne erkannt. Gerade deshalb er-
weist es sich als besonders fruchtbar, von der Jurisprudenz ausgehend den Be-
reich der Politik mit Gadamers Verstehenskonzeption zu erschließen, da hier 
der Zusammenhang von bindendem Text, Auslegung und Handlung in exem-
plarischer Weise sichtbar wird.

25 WM, S. 335.
26 Ebd.
27 Schulze, Hagen: Staat und Nation in der europäischen Geschichte. München 1994, S. 69.
28 Grimm, Dieter: Die Verfassung und die Politik. München 2001, S. 24.

90 Zlatko Valenti5 



Zwischen Bindung und Gestaltbarkeit: 
Das Verhältnis zwischen Politik und Text

Wenngleich die textuelle Dimension im Kontext der Politik eine grundlegende 
Parallele zwischen juristischer und politischer Verstehensleistung erkennen 
lässt, bestehen doch wesentliche Unterschiede, die das Spezifische politischen 
Verstehens ausmachen. Besonders deutlich zeigt sich dies im Spannungsver-
hältnis zwischen textueller und ideeller Dimension. Während juristisches Ver-
stehen bei der Vermittlung zwischen Allgemeinem und Besonderem auf den Ge-
setzestext als autoritative Referenz zurückgreifen kann – eine Referenz, deren 
Geltung in der Regel nicht infrage gestellt wird –, ist politisches Verstehen 
durch eine strukturelle Offenheit geprägt.

Zwar besitzt die Verfassung auch in der Politik eine symbolisch aufgelade-
ne Bedeutung und fungiert als normativer Bezugspunkt, doch entfaltet sie ihre 
Wirksamkeit zumeist nicht als konkrete Handlungsanleitung. Vielmehr wirkt 
sie als offener Interpretationsrahmen, der für konkurrierende Lesarten, strategi-
sche Umdeutungen und politische Umformungen empfänglich bleiben muss, 
will er politisches Verstehen überhaupt ermöglichen.29 Im politischen Diskurs 
tritt die Verfassung daher häufig erst dann explizit in Erscheinung, wenn Ent-
scheidungen rechtlich überprüft oder öffentlich legitimiert werden müssen – 
nicht jedoch als unmittelbare Richtschnur für tägliche Praxis. Denn würde die 
Verfassung jede Entscheidung vorwegnehmen, verlöre die Politik ihre Urteils- 
und Gestaltungskraft. Dieter Grimm bringt es auf den Punkt: Eine «total ver-

29 Ein wesentlicher Punkt ist, dass Gadamers Begriff des Allgemeinen, wie ich ihn hier für 
das politische Verstehen fruchtbar mache, nicht allein aus der Textualität hervorgeht, sondern 
ebenso aus einer ideellen Dimension. Dies wird besonders deutlich in jenen Staaten, die keine 
geschriebene Verfassung kennen, etwa in Großbritannien. Auch dort lässt sich – ausgehend 
von Gadamers Analyse des juristischen Verstehensprozesses – ein Allgemeines ausmachen: 
nicht in der Gestalt eines kodifizierten Textes, sondern in Rechtstraditionen, Präzedenzfällen 
und kulturellen Mustern, die den Rahmen für die Anwendung des Allgemeinen auf den be-
sonderen Fall bilden. In diesem Zusammenhang ist die sehr aufschlussreiche Kritik von Simo-
ne Glanert hervorzuheben, die Gadamers Rechtsbegriff in ihrem Beitrag in diesem Band als 
zu stark auf den deutschen Kontext zugeschnitten problematisiert. Gerade diese Kritik eröff-
net die Möglichkeit, den Begriff des Allgemeinen weiter zu denken: Denn bei Gadamer lässt 
es sich nicht nur textuell, sondern auch ideell bestimmen – wie seine Auseinandersetzung mit 
dem aristotelischen Begriff der phronesis verdeutlicht. Der phronimos, der Klughandelnde, 
verfügt nicht immer über einen Text als Orientierung, sondern bezieht sich auf tradierte 
Strukturen, kulturelle und ethische Maßstäbe, auf einen bestimmten Ethos, der als Allgemei-
nes wirksam wird und von dem her er den besonderen Fall zu deuten und zu entscheiden 
versucht.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 91 



rechtlichte Politik» würde «ihres politischen Charakters im Grunde entkleidet 
und letztlich auf Verwaltung reduziert»30.

Gerade hierin unterscheidet sich das Verhältnis zum Text im politischen 
Verstehen grundlegend von jenem in Theologie und Jurisprudenz. Zwar ist 
auch dort Auslegung nie frei von Ambivalenzen und Mehrdeutigkeiten; auch 
Richterinnen und Richter und Theologinnen und Theologen müssen Texte si-
tuationsbezogen deuten. Doch bleibt die Offenheit strukturell begrenzt – sie ist 
gebunden an die Autorität des Textes. Gadamer veranschaulicht dies mit sei-
nem Begriff der Dienerschaft: Der Auslegende ordnet sich dem «beherrschen-
den Anspruch des Textes»31 unter. In der Theologie gilt die Heilige Schrift als 
Gottes Wort und behält «einen schlechthinnigen Vorrang»32 vor jeder Lehre, 
die sie auslegt. Analog steht der Richter «unter dem Gesetz»33 : Seine Auslegung 
bleibt dem Text verpflichtet, dem er dient. Auslegung ist hier hermeneutischer 
Dienst, nicht Akt der Machtausübung, und zielt nicht auf Revision oder Kritik, 
sondern primär auf Erschließung des gegebenen Sinns.

Diese Haltung lässt sich auf das politische Verstehen nur bedingt übertra-
gen. Politische Akteure sind nicht primär Diener eines verbindlichen Textes, 
sondern zugleich Gestalter seiner Geltung. Ihr Verhältnis zur Verfassung ist we-
niger durch Unterordnung als durch Interpretation, Aushandlung und potenzi-
elle Revision geprägt. Während der Richter den Gesetzestext als Grenze seines 
Urteilens anerkennen muss, können politische Akteure im Rahmen demokrati-
scher Verfahren den Text selbst verändern – durch Gesetzesänderungen, Ver-
fassungsreformen oder symbolische Umdeutungen. Die so entstehende Offen-
heit verweist auf eine andere Form der Textgebundenheit: eine, in der 
Auslegung und Gestaltung untrennbar ineinandergreifen. Mit Gadamer ließe 
sich von einer politischen Form der Dienerschaft sprechen – nicht als strikte 
Unterordnung unter einen gegebenen Text, sondern als Verantwortung gegen-
über einem normativen Rahmen, der historisch wandelbar ist und durch politi-
sche Praxis weiterentwickelt werden muss.34

30 Grimm, Dieter: Recht oder Politik? Die Kelsen-Schmitt-Kontroverse zur Verfassungsge-
richtsbarkeit und die heutige Lage. Berlin: Duncker & Humblot 2020, S. 21.
31 WM, S. 316.
32 Ebd., S. 336.
33 Ebd., S. 335.
34 Dieser Gedanke gilt freilich auch für die Jurisprudenz, wenn auch in anderer Weise und 
in geringerem Maße. So weist der ehemalige Verfassungsrichter Andreas Voßkuhle darauf 
hin, dass heute Fragen an das Grundgesetz herangetragen werden, die den Verfassungsgebern 
kaum vorstellbar waren – etwa im Kontext von EU-Integration, Digitalisierung, Globalisie-
rung oder gesellschaftlicher Pluralisierung. Soll das Grundgesetz seine Orientierungs- und 
Identifikationsfunktion bewahren, darf es zu solch grundlegenden Themen nicht schweigen. 
Seine Bedeutung wird daher kontinuierlich weiterentwickelt, was notwendigerweise ein 
schöpferisches Moment enthält. Dies kann – wie Voßkuhle formuliert – zu einer «Sinnände-

92 Zlatko Valenti5 



Politische Ideen als Triebfeder des politischen Verstehens

Um politisches Verstehen in seiner Eigenlogik zu erfassen, genügt es somit nicht, 
allein auf das Verhältnis zur Verfassung zu blicken. Carl Schmitt illustriert die-
sen Umstand anhand eines Beispiels : Verurteile ein Richter auf Grundlage eines 
Strafgesetzes jemanden zu einer Freiheitsstrafe, so werde dieses Urteil «durch 
eine tatbestandsmäßige Subsumtion»35 aus dem Gesetz abgeleitet. Trifft hinge-
gen der Reichskanzler «auf Grund» von Art. 56 der Weimarer Reichsverfas-
sung36 die Entscheidung zu einem Bündnis mit Russland, so erfolgt diese Ent-
scheidung nicht durch Subsumtion unter eine Norm, sondern ist politischer 
Natur.37 Auf diese Weise macht Schmitt deutlich, dass Verfassungsprinzipien 
keine detaillierten Handlungsanweisungen liefern, sondern vielmehr Zuständig-
keiten und Rahmenbedingungen politischer Entscheidungen definieren – 
wenngleich er dabei, wie Hans Kelsens Kritik38 zeigt, durch die strikte Tren-

rung ohne Textänderung» führen, also zu einer Anpassung, die der Verfassung nützt und sie 
«in der Zeit hält» (Voßkuhle: «Der Wandel der Verfassung und seine Grenzen». In: JuS 
2019, S. 419).
35 Schmitt, Carl : «Der Hüter der Verfassung». In: Archiv des öffentlichen Rechts (AöR), 
Bd. 55 (N. F. 16), Nr. 2, 1929, S. 189.
36 Schmitt bezieht sich hier auf den Art. 56 der Weimarer Reichsverfassung, wo es heißt: 
«Der Reichskanzler bestimmt die Richtlinien der Politik und trägt dafür gegenüber dem 
Reichstag die Verantwortung. Innerhalb dieser Richtlinien leitet jeder Reichsminister den ihm 
anvertrauten Geschäftszweig selbständig und unter eigener Verantwortung gegenüber dem 
Reichstag.»
37 Schmitt, Carl: «Der Hüter der Verfassung», S. 189.
38 Während Schmitt das produktive Moment allein der Politik zuschreibt und die Juris-
prudenz auf einen rein reproduktiven Vorgang der Subsumtion reduziert, betont Kelsen gera-
de das Gegenteil. Für ihn enthalten nicht nur politische, sondern auch juristische Entschei-
dungen notwendigerweise schöpferische Elemente. Jeder Entscheidungsakt gehe über die bloße 
Anwendung von Regeln hinaus und besitze daher ein politisches Moment. Sobald ein Richter 
widerstreitende Interessen abwägt und in einem konkreten Fall «Macht» ausübt, überschnei-
det sich seine Funktion mit dem Feld der Politik. Das Gesetz, so Kelsen, könne ohnehin nur 
einen generellen Rahmen vorgeben und eröffne der richterlichen Tätigkeit zwangsläufig Spiel-
räume: «Indem der Gesetzgeber den Richter ermächtigt», so Kelsen, «innerhalb gewisser 
Grenzen gegensätzliche Interessen gegeneinander abzuwägen und Konflikte zugunsten des ei-
nen oder des anderen zu entscheiden, überträgt er ihm eine Befugnis zur Rechtsschöpfung 
und damit Macht, die der richterlichen Funktion denselben politischen Charakter gibt, den 
die Gesetzgebung – wenn auch in höherem Maße – hat.» (Kelsen, Hans: Wer soll der Hüter 
der Verfassung sein? Abhandlungen zur Theorie der Verfassungsgerichtsbarkeit in der pluralisti-
schen, parlamentarischen Demokratie. Hrsg. von Robert Chr. van Ooyen. Tübingen 2008, 
S. 67.) Daraus folge, dass es keine absolute Trennung zwischen Politik und Rechtsprechung 
gebe, sondern lediglich «eine quantitative, keine qualitative Differenz» (ebd., S. 58 f.): Der Ge-
setzgeber sei bei der Rechtsschöpfung freier, der Richter stärker gebunden, doch beide übten 
in je unterschiedlichem Maß politische Macht aus. Schmitts Behauptung einer rein logischen 

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 93 



nung von politischem und juristischem Auslegungsvorgang neue Probleme 
schafft.39

Aus diesem Grund wäre es für Schmitt irreführend zu sagen, politische 
Akteure handelten ‹auf Grund› von Verfassungsregeln – ebenso wie es unzu-
treffend wäre zu behaupten, ein Schachspieler wende bei jedem Zug bewusst 
das Regelwerk an. Zwar werden in beiden Fällen die Regeln eingehalten, doch 
das Handeln folgt einer inneren Logik, die über das bloß Reglementarische hin-
ausweist. Es ist diese tiefere, oft semi-intuitive Ebene des Handelns, die sowohl 
dem Spiel als auch der Politik Richtung, Dynamik und Sinn verleiht. Die eigent-
liche Frage lautet daher: Woran orientiert sich politisches Handeln, wenn die 
Offenheit und Interpretierbarkeit verfassungsrechtlicher Normen eine eindeuti-
ge Anwendung auf konkrete Situationen nicht zulassen?

In diesem Zusammenhang treten politische Ideen als Ausdruck der ideellen 
Dimension des Allgemeinen in den Vordergrund. Sie leiten die Vermittlung zwi-
schen Allgemeinem und Besonderem, indem sie normative Zielvorstellungen 
bereitstellen, anhand derer politische Akteure ihr Handeln deuten, begründen 
und legitimieren. Als historisch gewachsene und kulturell eingebettete Sinnfigu-
ren verbinden sie das Überlieferte mit dem Gegenwärtigen – und stiften Orien-
tierung dort, wo rechtlich fixierte Vorgaben keine hinreichende Anleitung mehr 
bieten. Ein eindrückliches Beispiel für eine solche politische Idee bietet Charles 
de Gaulles Vorstellung einer certaine idée de la France.40 Diese symbolische 
Konstruktion verband Elemente nationaler Größe, republikanischer Identität 
und geopolitischer Selbstbehauptung zu einer kohärenten Leitidee, die de Gaul-
le in konkreten historischen Situationen mobilisierte. Institutionellen Ausdruck 
fand sie in der Verfassung der Fünften Republik von 1958, die ein stark präsi-
dentielles Regierungssystem etablierte. De Gaulles politische Idee war dabei kei-

Subsumtion diene nach Kelsen allein dazu, seine Grundunterscheidung zwischen Produktivi-
tät und Reproduktivität – Politik versus Jurisprudenz – künstlich aufrechtzuerhalten. Darin 
erkennt Kelsen ein ideologisches Relikt der konstitutionellen Monarchie, das die richterliche 
Macht verschleiere: «der vom Monarchen unabhängig gewordene Richter […] [soll] sich der 
Macht nicht bewußt werden, die das Gesetz ihm einräumt, ihm – da es nur generellen Cha-
rakter hat – einräumen muß. Er soll glauben, daß er ein bloßer Automat ist, daß er Recht 
nicht schöpferisch schafft, sondern bloß ein geschaffenes Recht, eine im Gesetz schon fertig 
daliegende Entscheidung ‹findet›.» (ebd., S. 72 f.) Festzuhalten ist, dass Kelsen damit genau 
jenes Moment hervorhebt, das auch Gadamer im Blick auf das Recht betont: die unvermeidli-
che Produktivität des Verstehensprozesses. Sowohl für Kelsen als auch für Gadamer erschöpft 
sich Recht nicht in der bloßen Reproduktion vorgegebener Normen, sondern gewinnt erst im 
Akt der Anwendung seinen Sinn.
39 Vgl. Grimm, Dieter: Recht oder Politik? Die Kelsen-Schmitt-Kontroverse zur Verfassungs-
gerichtsbarkeit und die heutige Lage. Berlin 2020.
40 Vgl. Jackson, Julian: A Certain Idea of France. The Life of Charles de Gaulle. London 
2019.

94 Zlatko Valenti5 



ne bloße persönliche Überzeugung, sondern der verdichtete Ausdruck eines po-
litischen Projekts, das normative Geltung beanspruchte und eine neue politi-
sche Ordnung symbolisch stabilisierte.41

(B) Das Besondere im politischen Verstehen

Da Gadamer – wie zuvor am Beispiel des Allgemeinen gezeigt – auch für das 
Besondere im Kontext politischer Praxis keinen terminologisch eigenständigen 
Begriff ausgebildet hat, empfiehlt sich abermals die Rückbindung an die Juris-
prudenz als Ausgangspunkt der Reflexion. Dort bezeichnet das Besondere den 
konkreten Einzelfall, auf den das allgemeine Gesetz aus der Vergangenheit in 
der Gegenwart angewendet wird. Entsprechendes gilt – wenn auch in anderer 
Ausprägung – für die Politik. Während das Allgemeine aus Quellen der Ver-
gangenheit wie Verfassungstexten, institutionellen Normen oder kollektiven Er-
fahrungen hervorgeht, verweist das Besondere auf die jeweilige Gegenwart.

In der politischen Praxis lässt sich das Besondere somit in zweifacher Hin-
sicht bestimmen: (i) fallbezogen, indem es den konkreten Einzelfall bezeichnet, 
auf den das Allgemeine angewendet wird – jene spezifische Handlungssituati-
on, in der politische Entscheidungen zu treffen und zu verantworten sind, vom 
Alltäglichen (etwa Haushaltsdebatten oder Gesetzesinitiativen) bis zur Ausnah-
me (wie die Reaktion auf eine Krise oder einen militärischen Einsatz); und (ii) 
zeitbezogen, indem es die situativen Bedingungen markiert, unter denen sich 
politisches Verstehen in der Gegenwart vollzieht – also jene affektiven, gesell-
schaftlichen und diskursiven Konstellationen, die den Horizont aktueller Deu-
tung prägen. In diesem Sinn verweist das Besondere nicht nur auf den Einzel-
fall, sondern – wie im Folgenden zu erörtern sein wird – auf die spezifische 
Gestimmtheit einer Zeit, die politisches Verstehen strukturell formt.

Politisches Verstehen vollzieht sich damit stets in der ständigen Vermitt-
lung dieser beiden Ebenen: der Wirkung der Vergangenheit, die Gadamer im 
Begriff der Wirkungsgeschichte fasst und die sich in Vorurteilen niederschlägt, 
und der Wirkung der Gegenwart, die ich im Folgenden unter dem Begriff der 
Stimmung erörtern werde. In ihrem Zusammenwirken bilden Vorurteile und 
Stimmungen maßgeblich die Verstehenssituation politischer Akteure und damit 
die Grundlage dafür, wie konkrete Situationen in der politischen Wirklichkeit 
gedeutet werden. Indem ich den Begriff der Stimmung als eigenständige herme-
neutische Kategorie einführe, folge ich Gadamers Diktum, die Bedingungen of-
fenzulegen, vor deren Hintergrund sich Verstehen vollzieht. Der neue Begriff 
soll jedoch nicht bloß eine terminologische Ergänzung sein, sondern trägt der 

41 Willms, Johannes: Der General. Charles de Gaulle und sein Jahrhundert. München 2019, 
S. 8, S. 17.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 95 



besonderen Bedeutung Rechnung, die affektiven Dimensionen im politischen 
Verstehen zukommt – wie sich exemplarisch an den Wirkungen populistischer 
Bewegungen beobachten lässt.42 Mit der Kategorie der Stimmung möchte ich 
daher die Gegenwartswirkung sichtbar machen, die das Verstehen des konkre-
ten politischen Falles prägt.

Stimmungen – eine philosophische Begriffsbestimmung

Obwohl Gadamer den Begriff der «Stimmung» nicht ausdrücklich behandelt, 
kommt ihm innerhalb der hermeneutischen und existenzphilosophischen Tra-
dition – insbesondere bei Søren Kierkegaard, Wilhelm Dilthey und Martin Hei-
degger, die Gadamers Denken maßgeblich geprägt haben – eine zentrale Stel-
lung zu.

Im Werk Diltheys erhält der ursprünglich bei Schopenhauer43 auftauchen-
de Begriff der «Stimmung» eine grundlegende erkenntnistheoretische Funkti-
on. Für ihn ist jede «Auslegung der Welt»44 von einer «Grundstimmung»45 ge-
tragen. Stimmungen fungieren damit als Medium der Erkenntnis und gewinnen 
die Qualität eines «Organs»46 der Weltauslegung, in dem sich Wirklichkeit of-
fenbart. Aus ihnen, so Dilthey an anderer Stelle, «erhält das ganze Leben eine 
Färbung»47. Sie sind umfassende Weltbezüge, die nicht nur einzelne Objekte, 
sondern die Welt im Ganzen in den Blick nehmen. Stimmungen sind hier – 
ähnlich wie bei Heidegger – nicht bloß vorübergehende Affekte, sondern Aus-
druck einer elementaren Verbindung zwischen Mensch und Welt, die jeder 
gegenständlichen Auffassung – etwa der rational-wissenschaftlichen – vor-
ausliegt. Sie erzeugen eine spezifische Gegenwartsatmosphäre, die den Verste-
hensprozess grundlegend prägt.

In jüngerer Zeit hat Thomas Fuchs diesen Gedanken weitergeführt. Er be-
schreibt den Menschen nicht als Bewohner einer rein physikalischen Welt, son-
dern als Teil eines Raums, der «erfüllt ist von Anmutungen, Ausstrahlungen, 
Atmosphären, Stimmungen und Gefühlsschwingungen – kurz, von affektiven 
Qualitäten aller Art». Wir lebten, so Fuchs, «nicht in einem geometrischen oder 
physikalischen, sondern in einem affektiven Raum oder auch Stimmungs-

42 Vgl. Müller, Jan-Werner: Was ist Populismus? Berlin 2017.
43 Vgl. Schopenhauer, Arthur: Parerga und Paralipomena, Bd. I : Aphorismen zur Lebens-
weisheit, Kap. 2. In: Sämtliche Werke, Bd. 5. Hrsg. von Arthur Hübscher. Wiesbaden (1946 
[1851]).
44 Dilthey, Wilhelm: GS VIII. Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der 
Philosophie. Hrsg. von Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin (1931), S. 82.
45 Ebd., S. 33.
46 Dilthey, Wilhelm: GS VII. Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften. Hrsg. von Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin (1927), S. 52.
47 Dilthey, Wilhelm: GS VIII, Weltanschauungslehre, S. 81.

96 Zlatko Valenti5 



raum»48. Nach Dilthey zeigt sich dieser Raum «unter wechselnden Beleuchtun-
gen», die er als «Stimmungen des Menschen gegenüber dem Zusammenhang 
der Dinge»49 bezeichnet.

Wie Gadamers Vorurteile sind auch Stimmungen dem Verstehensprozess 
untrennbar eingeschrieben – und zwar so, dass sie, wie Dilthey betont, «alle 
Vorstellungen sich zu unterwerfen»50 vermögen. Zugleich beschreibt Dilthey sie 
als instabil und schwankend: «Nichts ist flüchtiger, zarter, veränderlicher als die 
Stimmung des Menschen gegenüber dem Zusammenhang der Dinge»51. Stim-
mungen kommen über uns, vergehen wieder und entziehen sich einer eindeuti-
gen Erklärung hinsichtlich ihrer Entstehung oder ihres Verschwindens. Um 
dies zu veranschaulichen, greift Dilthey auf die Wettermetapher zurück: «Be-
ständig wechseln in uns, wie Schatten von Wolken, die über eine Landschaft 
hingehen, Auffassung und Schätzung von Leben und Welt»52.

Wenngleich Stimmungen bei Dilthey dem Weltbezug eine charakteristi-
sche Färbung verleihen, bleiben sie in gewisser Weise «neutral». Sie wirken 
eher an der Oberfläche, vergleichbar mit Wetterphänomenen: Sie beeinflussen 
uns äußerlich wie Kälte oder Wärme, Regen oder Sturm, ohne notwendigerwei-
se das innere Empfinden zu berühren. Dass es kalt ist, bedeutet nicht zwangs-
läufig, dass man friert; ebenso wenig muss schlechtes Wetter schlechte Laune 
hervorrufen. In diesem Sinn dringen Stimmungen nach Dilthey – anders als bei 
Heidegger53 – nicht bis in den Kern des Daseins vor.

48 Fuchs, Thomas: «Zur Phänomenologie der Stimmungen». In: Stimmung und Methode. 
Hrsg. von Burkhard Meyer-Sickendiek und Friederike Reents. Tübingen 2013, S. 18.
49 Dilthey, Wilhelm: GS VIII, Weltanschauungslehre, S. 81.
50 Dilthey, Wilhelm: GS VI. Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. 
Zweite Hälfte: Abhandlungen zur Poetik, Ethik und Pädagogik. Hrsg. von Georg Misch. Leip-
zig 1924, S. 147.
51 Dilthey, Wilhelm: GS V. Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. 
Erste Hälfte: Abhandlungen zur Grundlegung der Geisteswissenschaften. Hrsg. von Georg 
Misch. Leipzig 1924, S. 371.
52 Ebd., S. 379.
53 Dennoch weicht Heidegger in einem entscheidenden Punkt von Dilthey ab: Für Hei-
degger sind Stimmungen nicht bloß flüchtige, äußere Phänomene, sondern sie reichen «ur-
sprünglicher» in unser Wesen zurück und gerade deshalb bleibt uns ihr Wesen «verborgen 
bzw. verstellt (…)».“. (Heidegger: GA 29/30: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlich-
keit – Einsamkeit. Abt. II : Vorlesungen 1923–1944. Freiburger Vorlesung Wintersemester 
1929/30. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1992, § 17, 
S. 102). Da Stimmungen das grundlegende «Wie» des Daseins bestimmen, sind sie nicht das 
«Unbeständigste», sondern vielmehr das, was dem Dasein «von Grund auf Bestand und Mög-
lichkeit» (ebd., 102) verleiht. Bei Dilthey können Stimmungen zwar ebenfalls ihre «Unbe-
ständigkeit» verlieren und in das Wesen des Daseins vordringen, doch verlangt es dort das 
aktive Wirken (eines genialen) Menschen, um sie zu einer Weltanschauung zu formen. (Vgl. 
Bollnow, Friedrich-Wilhelm: Dilthey. Stuttgart 1955, S. 8 f.).

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 97 



Darin lässt sich ein wesentlicher Unterschied zwischen der Wirkung von 
Stimmungen und Gadamers Vorurteilen festhalten: Stimmungen sind für Dilt-
hey vor allem momentane, situationsgebundene Befindlichkeiten. Sie können in 
der Politik dazu führen, dass eine Entscheidung in einem bestimmten Augen-
blick als angemessen oder unangemessen erscheint, können jedoch rasch an 
Wirkung verlieren – etwa durch einen «Stimmungswandel», den Dilthey in sei-
ner Bildsprache mit einem plötzlichen Wetterumschwung vergleicht. Vorurteile 
im Gadamerschen Sinn hingegen sind tief im geschichtlichen Bewusstsein ver-
ankert, wirken weitgehend unbewusst und werden über Generationen hinweg 
tradiert. Sie bilden den dauerhaften Deutungsrahmen politischen Verstehens 
und Handelns – und prägen dieses weit über flüchtige Stimmungslagen hinaus.

Gleichwohl sind Stimmungen für den Verstehensprozess keineswegs wir-
kungslos – im Gegenteil, sie sind fundamental, wie insbesondere Martin Hei-
degger hervorgehoben hat. In Sein und Zeit bestimmt Heidegger Stimmung – 
synonym mit «Befindlichkeit» – als «Grundbefindlichkeit» des Daseins54. Das 
Dasein ist «je schon immer gestimmt» und begegnet der Welt stets «in einer 
bestimmten Stimmung»55, die «das Erschließen der Welt überhaupt erst er-
möglicht»56. Stimmungen sind für Heidegger folglich keine bloßen Begleit-
erscheinungen, sondern «die Voraussetzung dafür, das ‹Medium›, darin erst je-
nes geschieht»57.

Wie auch bei Dilthey unterliegt dieses Gestimmtsein nicht der freien Ver-
fügung des Menschen.58 So schwankend die Färbung der besonderen Stimmung 
auch sein mag, es lässt sich ihr nicht entkommen. Denn, wie Heidegger fort-
fährt, «gerade die Stimmungen, die wir gar nicht beachten und noch weniger 
beobachten, jene Stimmungen, die uns so stimmen, daß es uns ist, als sei über-
haupt keine Stimmung da, als seien wir überhaupt nicht gestimmt, diese Stim-
mungen sind die mächtigsten».59 Aus diesem Grund folgert er, dass das Dasein 
«nie nicht gestimmt [ist]».60 Selbst die scheinbar nüchterne, theoretische Hal-

54 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, unveränd. Aufl. Tübingen 1967, § 29, S. 134. (Im Fol-
genden: SZ).
55 Ebd., S. 134.
56 Ebd., S. 137.
57 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 101.
58 Dazu Heidegger: «Stimmungen sind das durchgreifend umfangende Mächtige, die in 
eins über uns und die Dinge kommen […].» (Heidegger, Martin: GA 39: Hölderlins Hymnen 
«Germanien» und «Der Rhein». Abt. II : Vorlesungen 1923–1944. Freiburger Vorlesung Win-
tersemester 1934/35. Hrsg. von Susanne Ziegler. Frankfurt a. M. 1980, S. 89.)
59 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 101.
60 Ebd., S. 102. An einer anderen Stelle schreibt Heidegger: «Jedes Verhalten des ge-
schichtlichen Menschen ist, ob betont oder nicht, ob begriffen oder nicht, gestimmt und 
durch diese Stimmung hineingehoben in das Seiende im Ganzen.» (Heidegger, Martin: GA 9: 
Wegmarken. Abt. I: Veröffentlichte Schriften 1914–1970. Unveränderter Text mit Randbe-

98 Zlatko Valenti5 



tung der Wissenschaft erweist sich aus dieser Perspektive als eine bestimmte 
Stimmung, die das Verhältnis zwischen Mensch und Welt auf eine bestimmte 
Weise «stimmt». Somit beruht die ursprüngliche Erfahrung der Welt für Hei-
degger nicht vorrangig auf Urteilen, Anschauungen oder verstandesmäßiger Er-
kenntnis, sondern vor allem auf Stimmungen: «Wir müssen in der Tat ontolo-
gisch grundsätzlich die primäre Entdeckung der Welt der ‹bloßen Stimmung› 
überlassen.»61

Die Entstehung von Stimmungen erläutert Thomas Fuchs in enger Verbin-
dung zu Gefühlen: «Stimmungen und Gefühle beeinflussen einander wechsel-
seitig, weshalb man ihr Verhältnis auch mit dem von Klima und Wetter vergli-
chen hat – das eine länger anhaltend, das andere kurzlebig»62. Demnach wirken 
Stimmungen wie ein überdauerndes «Grundklima», während Gefühle eher vor-
übergehende «Wetterphänomene» darstellen. Umgekehrt können Gefühle den 
Boden für Stimmungen bereiten: «Gefühle, deren Anlass in den Hintergrund 
tritt und deren Intensität nachlässt, gehen oft unmerklich in Stimmungen über, 
etwa wenn eine abflauende Wut noch eine diffuse Gereiztheit hinterlässt»63. 
Stimmungen entstehen nach Fuchs zumeist allmählich aus einer Vielzahl unter-
schwelliger emotionaler Erlebnisse, die sich verdichten, und können sowohl von 
äußeren Atmosphären als auch von den Stimmungen anderer Menschen ge-
prägt oder übernommen werden.

Stimmung als gegenwärtige Bedingung des Verstehens

Vor dem Hintergrund der philosophischen Bestimmung von Stimmungen stellt 
sich als Nächstes die Frage, wie sie sich – als gegenwärtige Bedingung des Ver-
stehens – im Verhältnis zu den Vorurteilen denken lassen. Um dies zu klären, 
gehe ich zurück zu Gadamer und dessen Beschreibung der hermeneutischen 
Situation des Interpreten. Dort greift Gadamer auf den Begriff des «Gegen-
wartshorizonts» zurück. Was macht diesen aus? Gadamers Antwort lautet: 
«Wir waren davon ausgegangen, daß eine hermeneutische Situation durch die 
Vorurteile bestimmt wird, die wir mitbringen. Insofern bilden sie den Horizont 
einer Gegenwart. Sie stellen das dar, über das hinaus man nicht zu sehen ver-
mag.»64

Zwei Aspekte sind dabei zentral : Erstens versteht Gadamer Vorurteile als 
gegenwärtigen Ausdruck historischer Erfahrungen – Prägungen, die wir aus der 

merkungen des Autors. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a. M. 1976, 
S. 192.)
61 Heidegger, Martin: SZ, § 29, S. 138.
62 Fuchs, Thomas: «Zur Phänomenologie der Stimmungen», S. 26.
63 Ebd.
64 WM, S. 311.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 99 



Vergangenheit «mitbringen». Zweitens formen diese Vorurteile den Horizont 
der Gegenwart, indem sie festlegen, was wahrgenommen wird, welche Fragen 
sich stellen und was überhaupt verstanden werden kann. Sie sind somit nicht 
bloße Einschränkungen, sondern vielmehr die Bedingungen der Möglichkeit 
des Verstehens, die im Voraus bestimmen, was überhaupt «zu sehen» ist.65 Mit 
anderen Worten: Der auf Vorurteilen fußende «Gegenwartshorizont» umfasst 
nach Gadamer all das, «was von einem Punkt aus sichtbar ist».66

Gleichzeitig ist nach Gadamer der «Horizont der Gegenwart in steter Bil-
dung begriffen, sofern alle Vorurteile ständig erprobt werden müssen».67 Dieser 
Prozess des «Erprobens» vollzieht sich stets im Hier und Jetzt – politisch ge-
wendet etwa dann, wenn ein besonderes Ereignis oder eine spezifische Ent-
wicklung auftritt, die den Verstehensprozess herausfordert und in Gang setzt. 
Gadamer spricht in diesem Zusammenhang von «Gleichzeitigkeit»68, da im 
Verstehensprozess die Horizonte von Vergangenheit und Gegenwart sich wech-

65 Dazu Gadamer: «Vorurteile sind nicht notwendig unberechtigt und irrig, so dass sie die 
Wahrheit verstellen. In Wahrheit liegt es in der Geschichtlichkeit unserer Existenz, dass die 
Vorurteile im wörtlichen Sinne des Wortes die vorgängige Gerichtetheit all unseres Erfahren- 
Könnens ausmachen. Sie wird Voreingenommenheit unserer Weltoffenheit, die geradezu Be-
dingungen dafür sind, daß wir etwas erfahren, daß uns das, was uns begegnet, etwas sagt.» 
(Gadamer: «Die Universalität des hermeneutischen Problems», in: GW 2, S. 224.) An einer 
anderen Stelle schreibt Gadamer: «In Überlieferung stehen, so hatten wir formuliert, schränkt 
nicht die Freiheit des Erkennens ein, sondern macht es möglich.» (WM, S. 366 f.)
66 WM, S. 307.
67 Ebd., S. 311.
68 Gadamer entfaltet in seiner Ästhetik das Konzept der «Gleichzeitigkeit», indem er an 
Kierkegaard anknüpft. Er verfolgt dabei das Ziel, zu verdeutlichen, dass das Verstehen eines 
Kunstwerks – analog zum Verstehen der Bibel bei Kierkegaard – nur dann möglich ist, wenn 
eine Verschmelzung der Horizonte von Vergangenheit und Gegenwart erreicht wird. Das Er-
gebnis ist die «Gleichzeitigkeit», die dazu führt, dass der Betrachter oder die Leserin eines aus 
der Vergangenheit stammenden Kunstwerks oder Textes in seiner gegenwärtigen Lebensreali-
tät berührt oder «getroffen» wird. Dazu Gadamer: «‹Gleichzeitigkeit› dagegen will hier sagen, 
daß ein Einziges, das sich uns darstellt, so fremden Ursprungs es auch sei, in seiner Darstel-
lung volle Gegenwart gewinnt. Gleichzeitigkeit ist also nicht eine Gegebenheitsweise im Be-
wußtsein, sondern eine Aufgabe für das Bewußtsein und eine Leistung, die von ihm verlangt 
wird. Sie besteht darin, sich so an die Sache zu halten, daß diese ‹gleichzeitig› wird, d. h. aber, 
daß alle Vermittlung in totaler Gegenwärtigkeit aufgehoben ist. Dieser Begriff der Gleichzei-
tigkeit stammt bekanntlich von Kierkegaard, der ihm eine besondere theologische Prägung 
gab. ‹Gleichzeitig› heißt bei Kierkegaard nicht Zugleichsein, sondern formuliert die Aufgabe, 
die an den Glaubenden gestellt ist, das, was nicht zugleich ist, die eigene Gegenwart und die 
Heilstat Christi, so total miteinander zu vermitteln, daß diese dennoch wie ein Gegenwärtiges 
(statt im Abstand des Damals) erfahren und ernst genommen wird. Umgekehrt beruht die 
Simultaneität des ästhetischen Bewußtseins auf der Verdeckung der mit der Gleichzeitigkeit 
gestellten Aufgabe.» (WM, S. 132.)

100 Zlatko Valenti5 



selseitig bedingen, wobei der Horizont der Gegenwart – wie Gadamer argu-
mentiert – «gar nicht ohne die Vergangenheit»69 gebildet werden kann.

Vor dem Hintergrund der bisherigen philosophischen Auseinandersetzung 
lässt sich jetzt präzisieren, wie diese hermeneutische Situation im Hinblick auf 
die Stimmungen zu bestimmen ist. Anders als Gadamers «Vorurteile» legen 
«Stimmungen» nicht in erster Linie fest, was sichtbar ist, als vielmehr, in wel-
chem Licht etwas erscheint. Insofern bestimmen Vorurteile, was wir sehen, 
Stimmungen hingegen, wie wir etwas sehen.70 Während Vorurteile stärker aus 
historischen Erfahrungen hervorgehen, sind Stimmungen Ausdruck einer ge-
genwärtigen Konstellation. Gemeinsam ist beiden, dass sie sich nicht ohne Wei-
teres auf eine klare Ursache zurückführen lassen und weder vollständig «greif-
bar» noch nach Belieben «produzierbar» sind.

In der Politik entfalten sich Stimmungen (etwa Unsicherheit, Zuversicht, 
Resignation) über längere Zeiträume und entstehen durch ein komplexes Ge-
flecht an Eindrücken. Während Gefühle relativ direkt durch Politik (etwa durch 
politische Entscheidungen, Rhetorik oder Symbolik) hervorgerufen werden 
können, bilden Stimmungen somit eine Art «Grundton» des gesellschaftlichen 
Erlebens, der aus der Summe vieler Faktoren resultiert und sich dem Wirkungs-
feld der Politik weitgehend entzieht.71 Ihre Ursachen können in historischen 

69 Ebd., S. 311.
70 Gadamer betont, dass es für eine angemessene Handlung notwendig ist, «die konkrete 
Situation im Lichte dessen [zu] sehen» (WM, S. 318.), was sie vom Handelnden fordert. Ob-
wohl die von Gadamer verwendete Formulierung nicht im Sinne einer Lichtmetaphorik bei 
Dilthey interpretiert werden sollte, verdeutlicht sie dennoch, dass jede Handlungssituation 
eine spezielle Nuance enthält. Diese Nuance muss als solche erkannt werden, um die ange-
messene Handlung zu identifizieren.
71 Die Macht politischer Stimmungen brachte Montesquieu treffend auf den Punkt, als er 
über die Spätphase der Römischen Republik schrieb: «Wenn Caesar und Pompeius wie Cato 
gedacht hätten, so würden andere wie Caesar und Pompeius gedacht haben, und die einmal 
zum Untergang bestimmte Republik wäre durch eine andere Hand in den Absturz hinabgeris-
sen worden.» (Montesquieu, Charles de Secondat: Größe und Niedergang Roms. Frankfurt 
a. M. 1980, S. 71.) Dieser Gedanke lässt sich auch auf modernere Phänomene und politische 
Konstellationen übertragen – etwa auf die McCarthy-Ära. Hätte der US-amerikanische Sena-
tor Joseph R. McCarthy nicht die vorherrschende antikommunistische Stimmung der 1950er 
Jahre für seine Zwecke genutzt, hätte vermutlich ein anderer Opportunist diese gesellschaftli-
che Strömung aufgegriffen und in ein politisch wirksames Instrument verwandelt. Der Begriff 
«McCarthy-Ära» suggeriert daher fälschlicherweise, dass McCarthy der alleinige Urheber die-
ser politischen Epoche gewesen sei. In Wirklichkeit fand er eine bereits vorgeformte gesell-
schaftliche Grundstimmung vor und verstand es, sie geschickt für seine Zwecke zu nutzen. 
Somit war McCarthy weniger der Urheber als vielmehr der Ausdruck der McCarthy-Ära. Die 
«McCarthy-Ära» endete nicht, weil McCarthy selbst seine Anklagen beendete, sondern weil 
es zu einem Stimmungswechsel kam. Insofern ist McCarthy ein anschauliches Beispiel dafür, 
dass Stimmungen sich im Gegensatz zu Gefühlen dem direkten Einfluss der Politik entziehen. 

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 101 



Umbrüchen, kulturellen Prägungen, wirtschaftlichen Entwicklungen oder auch 
in einer zufälligen Häufung voneinander unabhängiger Vorkommnisse liegen. 
Ein einzelnes Krisenereignis, ob im eigenen Land oder am anderen Ende der 
Welt, kann eine bereits bestehende Stimmung abrupt kippen lassen oder ihr 
eine neue Richtung geben.72

Damit unterscheidet sich der hermeneutische Ansatz deutlich von Strö-
mungen des Affective Turn, die Affekte primär unter dem Aspekt ihrer politi-
schen Steuerbarkeit behandeln.73 Aus dieser Perspektive geraten jedoch gerade 
jene Dimensionen affektiver Dynamik aus dem Blick, die sich nicht instrumen-
talisieren lassen, aber dennoch grundlegend politische Wahrnehmung und Ori-
entierung prägen – eben das, was hier unter dem Begriff der politischen Stim-
mung gefasst wird. Eine politische Hermeneutik richtet den Blick gezielt auf 
diese Dimension und fragt, wie sich politische Stimmungen jenseits bewusster 
Kontrolle in das Verstehen der politischen Wirklichkeit einschreiben – oder, 
wie Gadamer es formuliert : «Nicht, was wir tun, nicht, was wir tun sollten, son-

(Vgl. Tye, Larry: Demagogue. The Life and Long Shadow of Senator Joe McCarthy. New York 
2020, S. 447.) Wird die zugrunde liegende Stimmung schwächer oder wandelt sich grundle-
gend, verlieren auch jene Politiker (vorausgesetzt sie wandeln sich nicht mit der Stimmung) 
an Einfluss, die sich als Sprachrohr, Anheizer oder Profiteur dieser Stimmung profiliert ha-
ben. Dennoch ist ein indirekter Einfluss der Politik auf Stimmungen kaum zu leugnen, denn 
Politik verfügt über die Möglichkeit, Gefühle durch Entscheidungen, Diskurse und Handlun-
gen hervorzurufen – mitunter als «Gefühlskultur», die sich letztlich zu einer bestimmten 
Stimmung verdichten kann.
72 Als Beispiel dafür wäre die Finanzkrise von 2008 zu nennen, die in den USA begann 
und weltweit tiefgreifende Auswirkungen auf politische und wirtschaftliche Systeme hatte. Die 
Krise wurde durch das Platzen einer Immobilienblase ausgelöst und breitete sich schnell auf 
globale Märkte aus, was zu politischen Reaktionen in vielen Ländern führte. Regierungen 
mussten Notfallmaßnahmen ergreifen, um die Banken zu stützen, wirtschaftliche Stagnation 
zu bekämpfen und die gesellschaftlichen Auswirkungen der Krise abzumildern. (Vgl. Stieglitz, 
Joseph: Im freien Fall. Vom Versagen der Märkte zur Neuordnung der Weltwirtschaft, Mün-
chen 2010, S. 27 ff.)
73 Bereits zuvor hatte Gadamer diesen Zug durchaus erkannt, wenn er feststellt : „[Man] 
tut (…) so, als ob man Angst überhaupt, Sich-Ängstigen oder Angst-Haben ganz ausschalten 
könnte. So ist das ein Argument, das in bestimmten politischen Entscheidungssituationen be-
wusst gebraucht wird.“ (Gadamer, Hans-Georg: Über die Verborgenheit der Gesundheit. 
Frankfurt a. M. 1993, S. 196.) Zur gegenwärtigen Forschung, die Affekte primär unter dem 
Aspekt ihrer politischen Steuerbarkeit und strategischen Nutzbarmachung behandelt, vgl. ex-
emplarisch Uffa Jensen: Zornpolitik. Berlin 2017; Eva Illouz: Undemokratische Emotionen. 
Berlin 2023; Martha Nussbaum: Politische Emotionen. Berlin 2016; Luc Ciompi / Elke Endert: 
Gefühle machen Geschichte. Die Wirkung kollektiver Emotionen von Hitler bis Obama. Göttin-
gen 2011.

102 Zlatko Valenti5 



dern was über unser Wollen und Tun hinaus mit uns geschieht, steht in Fra-
ge.»74

Politisches Verstehen im Wirkungsfeld von Stimmungen

Der Begriff «Stimmung» besitzt im politischen Diskurs eine hohe Präsenz, 
ohne dass seine philosophische Tragweite in der Regel reflektiert wird. Im 
Deutschen wird er nahezu selbstverständlich zur Beschreibung der politischen 
Atmosphäre herangezogen, etwa in Formulierungen wie «Aufbruchsstim-
mung», «Stimmungstest», «politische Stimmungslage» oder «Stimmung der 
Bevölkerung». Vergleichbare Termini finden sich in anderen Sprachen, etwa 
political climate oder political atmosphere im Englischen sowie climat politique 
im Französischen.

Die politische Wirkmacht von Stimmungen wird besonders in ihrer mobi-
lisierenden Funktion in historischen Ausnahmesituationen deutlich. Ein para-
digmatisches Beispiel bildet die Kriegsstimmung im Deutschen Reich im Au-
gust 1914. Thomas Nipperdey charakterisiert sie folgendermaßen:

Im August 1914 ergriff eine gewaltige Woge der Kriegsbegeisterung die Deutschen. […] 
Die Nation war jetzt der oberste aller Werte. Die nationale Zusammengehörigkeit im 
Moment von Bedrohung und Krise war ein Urerlebnis. Der Krieg selbst hatte etwas Be-
freiendes, war ein Aufbruch aus einer als erstickend empfundenen Atmosphäre der 
Spannungen, der Bürgerlichkeit, der Klassenkonflikte. Kaum jemand konnte sich dieser 
Stimmung, diesem ‹Erlebnis› des August 1914 entziehen, nicht die einfachen Leute, 
Bauern oder Arbeiter, und erst recht nicht die Bürger […]. Hunderttausende junge 
(und manchmal auch ältere) Leute meldeten sich freiwillig, wurden ‹Kriegsfreiwillige›, 
über eine Million im August 1914.75

An diesem Beispiel manifestiert sich ein konstitutives Merkmal politischer 
Stimmungen, das – wie zuvor gezeigt – bereits von Dilthey hervorgehoben 
wurde: Stimmungen entziehen sich dem individuellen Zugriff und haben die 
Tendenz, alle Vorstellungen «sich zu unterwerfen»76. Auch wenn die histori-
sche Forschung die Annahme einer vollständig homogenen Kriegsstimmung 
heute differenzierter beurteilt77, bleibt unstrittig, dass 1914 eine dominante 
Grundstimmung bestand, die politisches Handeln rahmte und den Kriegsein-

74 Gadamer, Hans-Georg: «Vorwort zur 2. Auflage». In: GW 2, S. 438.
75 Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866–1918. Zweiter Band: Machtstaat vor der 
Demokratie, München 1992, S. 778 f.
76 Dilthey, Wilhelm: GS VI, Die geistige Welt, S. 147.
77 Vgl. stellvertretend hierfür Bendikowski, Tillmann: Sommer 1914. Zwischen Begeiste-
rung und Angst – wie Deutsche den Kriegsbeginn erlebten. München 2014.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 103 



tritt auf breite gesellschaftliche Resonanz stoßen ließ.78 Eine Position hingegen, 
so ließe sich die von Martin Heidegger und Thomas Fuchs herangezogene Mu-
sikmetapher zur Beschreibung von Stimmungen zuspitzen, die sich der vorherr-
schenden Stimmung widersetzt, wirkt wie ein «verstimmtes» Instrument: Sie 
fällt aus dem Gesamtklang heraus und ruft instinktiv Ablehnung hervor – 
selbst dann, wenn sie rational oder moralisch gut begründet sein mag.79 Ganz in 
diesem Sinne betont Bollnow, dass durch «eine bestimmte Grundstimmung ge-
wisse Erlebnisse möglich gemacht und gewisse andre wieder von vornherein 
ausgeschlossen [werden], weil sie sich mit dem Rahmen dieser Stimmung nicht 
vertragen.»80

Besonders aufschlussreich ist das Beispiel von Sebastian Haffner, der die 
Stimmungslage während der Machtkonsolidierung des NS-Staates beschreibt. 
Denn es zeigt, wie Stimmungen nicht nur Zustimmung mobilisieren, sondern 

78 Vgl. Münkler, Herfried: Der Große Krieg. Die Welt 1914 bis 1918. Berlin 2014, S. 271 ff. 
Selbst ein Zeitzeuge wie Stefan Zweig, der den Krieg ablehnte, schreibt in Bezug auf die Stim-
mung jener Tage: «Jeder einzelne erlebte die Steigerung seines Ichs, er war nicht mehr der 
isolierte Mensch von früher, […] er konnte Held werden, und jeden, der eine Uniform trug, 
feierten schon die Frauen. […] So gewaltig, so plötzlich brach diese Sturzwelle über die 
Menschheit herein, daß sie, die Oberfläche überschäumend, die dunklen, die unbewußten Ur-
triebe und Instinkte der Menschheit mit nach oben riß […]. Vielleicht hatten auch diese 
dunklen Mächte ihren Teil an dem wilden Rausch, in dem alles gemischt war, Opferfreude 
und Alkohol, Abenteuerlust und reine Gläubigkeit, die alte Magie der Fahnen und der patrio-
tischen Worte – diesem unheimlichen, in Worten kaum zu schildernden Rausch von Millio-
nen, der für einen Augenblick dem größten Verbrechen unserer Zeit einen wilden und fast 
hinreißenden Schwung gab.» (Zweig, Stefan: Die Welt von gestern. Erinnerungen eines Euro-
päers. Frankfurt a. M. 1970, S. 258 f.)
79 In seinem Fall ließ sich Heidegger Anfang der 1930er Jahre bewusst von der politischen 
Stimmung mitreißen, während seine Schüler, darunter Hans Jonas, Karl Löwith und Hans- 
Georg Gadamer, sich fragten, wie ihr Lehrer den verstörenden Klang der verstimmten Instru-
mente des Nationalsozialismus ertragen konnte – ja sogar freiwillig dazu tanzte. In einen 
Brief an Fritz und Elisabeth Heidegger vom 18. Dezember 1931 schreibt Heidegger. «Ich 
wünsche sehr, daß Du Dich mit dem Hitlerbuch [gemeint ist Hitlers Mein Kampf, ZV], das in 
den selbstbiographischen Anfangskapiteln schwach ist, auseinandersetztest. Daß dieser 
Mensch einen ungewöhnlichen und sicheren, politischen Instinkt hat und eben schon gehabt 
hat, wo wir alle noch benebelt waren, das darf kein Einsichtiger mehr bestreiten. Der natio-
nalsozialistischen Bewegung werden in künftig noch ganz andere Kräfte zuwachsen. Es geht 
nicht mehr um kleine Parteipolitik mehr – sondern um Rettung und Untergangs Europas 
und der abendländischen Kultur. Wer das auch jetzt noch nicht begreift, der ist es wert, im 
Chaos zerrieben zu werden.» (Homolka, Walter/Heidegger, Arnulf (Hrsg.). Heidegger und 
der Antisemitismus. Positionen im Widerstreit. Mit Briefen von Martin und Fritz Heidegger. 
Freiburg/Basel/Wien 2016, S. 21f.) Kurz: Heideggers Verhalten während und besonders nach 
dem Krieg lässt nur einen Schluss zu: Politisch war Heidegger nicht musikalisch. Vgl. dazu 
auch Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. Tübingen 1999, S. 175 ff.
80 Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Frankfurt a. M. 1956, S. 54.

104 Zlatko Valenti5 



auch Selbstzweifel und ein völliges «Andersverstehen» selbst bei Gegnern her-
vorrufen können. Es geht also nicht bloß um die Dynamik des «Mitgerissen-
werdens», sondern um die tiefere hermeneutische Wirkung der Stimmungsla-
ge: Sie bringt die bisherigen Maßstäbe ins Wanken, verschiebt die 
Wahrnehmung der Wirklichkeit und relativiert das eigene Urteilsvermögen. 
Gerade darin sieht Haffner den Schlüssel zum Verständnis der breiten Zustim-
mung zu Hitler und seiner Politik. Der wirtschaftliche Aufschwung nach 1933, 
der als «Wunder»81 erlebt wurde, löste eine kollektive Grundstimmung der 
«dankbaren Verblüffung» aus, die selbst frühere Gegner entwaffnete und Op-
positionelle zu «querulanten Nörglern» degradierte. In der breiten Bevölkerung 
setzte sich ein Narrativ durch, das Haffner als millionenfache Stimme ehemali-
ger SPD- und KPD-Wähler beschreibt: «Der Mann mag seine Fehler haben, 
aber er hat uns wieder Arbeit und Brot gegeben.»82 Die politische Wirkung 
dieser Stimmung bestand also nicht primär in den «bellenden und geifernden 
Reden» Hitlers, sondern in jenem «Tatsachenhintergrund»83, der den Reso-
nanzraum so veränderte, dass Widerspruch innerlich verstummte. Diese Beob-
achtung deckt sich mit Fuchs’ Diagnose, wonach Stimmungen wie «unsichtbare 
Magnetfelder» wirken, die «Gefühle, Bewertungen, Gedanken und Handlungen 
in eine bestimmte Richtung lenken, der sich das Subjekt nur schwer entziehen 
kann»84.

Haffner beschreibt diesen Prozess als schleichende innere Erosion und 
schildert ihn in einer Passage, deren Eindrücklichkeit darin liegt, dass sie den 
inneren Verständigungsdialog der Gegner zum Ausdruck bringt – jenen Mo-
ment, in dem Stimmungen nicht nur Zustimmung mobilisieren, sondern das 
kritische Urteilsvermögen selbst erschüttern:

Was sich alte Hitlergegner, gebildete und geschmackvolle Bürger, selbst gläubige Chris-
ten oder Marxisten, in den mittleren und späteren dreißiger Jahren angesichts von Hit-
lers unleugbaren Leistungen und nicht abreißenden Wundertaten fragten — fragen 
mußten —, war: Könnte es sein, daß meine eigenen Maßstäbe falsch sind? Stimmt viel-
leicht alles nicht, was ich gelernt und woran ich geglaubt habe? Bin ich nicht durch das, 
was hier vor meinen Augen geschieht, widerlegt? Wenn die Welt — die wirtschaftliche 
Welt, die politische Welt, die moralische Welt – wirklich so wäre, wie ich immer ge-
glaubt habe, dann müßte doch ein solcher Mann auf die schleunigste und lächerlichste 
Weise Schiffbruch machen, ja, er könnte doch überhaupt nie so weit gekommen sein, 
wie er gekommen ist! Er ist aber in weniger als zwanzig Jahren aus dem völligen Nichts 
zur Zentralfigur der Welt geworden, und alles gelingt ihm, auch das scheinbar Unmög-
liche, alles, alles! Beweist das nichts? Zwingt mich das nicht zu einer Generalrevision 

81 Haffner, Sebastian: Anmerkungen zu Hitler. Frankfurt a. M. 2015, S. 35.
82 Ebd., S. 35.
83 Ebd., S. 40.
84 Fuchs, Thomas: «Zur Phänomenologie der Stimmungen». In: Meyer-Sickendiek, Burk-
hard / Reents, Friederike (Hg.): Stimmung und Methode. Berlin 2013, S. 25 f.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 105 



aller meiner Begriffe, auch der ästhetischen, auch der moralischen? Muß ich nicht min-
destens zugeben, daß ich mich in meinen Erwartungen und Vorhersagen getäuscht ha-
be, und mit Kritik sehr zurückhaltend, mit meinem Urteil sehr vorsichtig werden? 
Durchaus begreiflich und sogar sympathisch, dieser Selbstzweifel. Aber von dort bis 
zum ersten, noch halb widerwilligen ›Heil Hitler‹ war es nicht weit.85

Sicherlich handelt es sich bei den vorangegangenen Beispielen um Extremfälle; 
gleichwohl gilt – folgt man Heideggers Analyse –, dass wir «nie nicht ge-
stimmt»86 sind. Dies lässt sich auch an weniger polarisierten, aber dennoch 
stimmungsabhängigen Debatten zeigen, etwa an der Auseinandersetzung um 
die zivile Nutzung der Kernenergie. Unter normalen Bedingungen dominieren 
in der Regel sachliche Argumente, die aus politischen Überzeugungen oder na-
tionalen Interessen resultieren. Eine veränderte Stimmungslage kann jedoch die 
Gewichtung dieser Argumente erheblich verschieben. Nach der Reaktorkata-
strophe von Fukushima im Jahr 2011 verloren zuvor wirksame Pro-Atom-Ar-
gumente schlagartig an Überzeugungskraft ; die Bundesregierung beschloss den 
kurzfristigen Atomausstieg.87 Heute hingegen, angesichts von Energiekrisen 
und klimapolitischen Erwägungen, gewinnen Pro-Atom-Positionen wieder an 
Gewicht – obwohl sich an den wissenschaftlich belegten Risiken kaum etwas 
geändert hat.

Hier bestätigt sich Diltheys Vergleich von Stimmung und Wetter: Politi-
sche Stimmungen können «umschlagen» und ganze Debatten in eine neue 
Richtung lenken. In der aktuellen Auseinandersetzung um die Kernenergie wir-
ken die Argumente der Befürworter mancherorts beinahe so, als hätten Kata-
strophen wie Tschernobyl und Fukushima nie stattgefunden. Dies verdeutlicht, 
dass sich die Durchsetzung politischer Argumente nicht allein auf ihre logisch- 
rationale Überzeugungskraft stützt, sondern in erheblichem Maße von der je-
weiligen Stimmungslage abhängt, in der sie geäußert werden – eine Einsicht, 
die bereits Aristoteles in seiner Rhetorik formulierte, wenn er feststellt, «nicht 
vollkommen gleich erscheint einem etwas, ob man nun liebt oder hasst, zornig 
oder gutmütig ist, sondern völlig oder dem Ausmaß nach verschieden»88.

85 Haffner, Sebastian: Anmerkungen zu Hitler, S. 42.
86 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 102.
87 Vgl. Hirschhausen, Christian: Atomenergie. Geschichte und Zukunft einer riskanten 
Technologie. München 2023.
88 Aristoteles: Rhetorik. Übers. und erläutert von Christof Rapp. Bd. 2. Darmstadt 2002, 
1378a 1.

106 Zlatko Valenti5 



Vom wirkungsgeschichtlichen zum 
«wirkungsgestimmten» Bewusstsein

Bei all der Sogwirkung von politischen Stimmungen verweist Haffner auf den 
verbleibenden Handlungsspielraum des Einzelnen. Wenn Heidegger festhält, 
das Dasein sei «nie nicht gestimmt»89, so legt der politische Kontext nahe, zwi-
schen existenzieller und politischer Gestimmtheit zu unterscheiden. Das Indivi-
duum kann sich – anders als bei der existenziellen Gestimmtheit – in ein «an-
deres» Verhältnis zu vorherrschenden politischen Stimmungen setzen. Mit 
anderen Worten: Die kollektive Stimmung färbt zwar die Wirklichkeit, jedoch 
nicht in einer Art und Weise, dass kein – mit Gadamer gesprochen – «ande-
res» Verstehen derselben möglich wäre. Die kollektive politische Stimmung 
«befreit» das Individuum folglich nicht von der Verantwortung.90 Es gab viele, 
wie Haffner selbst, die jene außergewöhnliche Charakterstärke aufwiesen und 
trotz der vorherrschenden Massenstimmung die Wurzeln der bevorstehenden 
Katastrophe erkannten. Gleichwohl erfordert es – wie Haffners Schilderungen 
verdeutlichen – eine enorme Kraftanstrengung, sich der von Fuchs beschriebe-
nen «magnetischen Anziehungskraft» politischer Stimmungen zu widersetzen.

Festzuhalten bleibt, dass eine reflexive Haltung gegenüber politischen 
Stimmungen durchaus möglich – und mitunter sogar politisch notwendig – ist, 
etwa um die Wahrung der Menschenwürde anzustreben oder, wie Tolstoi91 und 

89 Heidegger, Martin: GA 29/30, § 17, S. 102.
90 Der Aspekt der Wahlfreiheit im Umgang mit Emotionen wurde besonders in der exis-
tenzialistischen Tradition, wie etwa bei Sartre, auf die Spitze getrieben: «Wir sind alle ohne 
Entschuldigung. Das möchte ich mit den Worten ausdrücken: der Mensch ist dazu verurteilt, 
frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, ein-
mal in die Welt geworfen, für all das verantwortlich ist, was er tut. Der Existentialist glaubt 
nicht an die Macht der Leidenschaft. Er wird nie meinen, eine schöne Leidenschaft sei eine 
alles mitreißende Flut, die den Menschen schicksalhaft zu bestimmten Taten zwingt und da-
her eine Entschuldigung ist. Er meint, der Mensch ist für seine Leidenschaft verantwortlich.» 
(Sartre, Jean-Paul: Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg 2010, S. 155.). Dessen 
war sich auch Heidegger bewusst. In einem Brief vom 13. April 1933 an seinen Bruder Fritz 
schreibt er im Hinblick auf die damalige Massenstimmung: «Jeder, der noch Augen hat zu 
sehen und Ohren zu hören und ein Herz zum Handeln […] [wird] mitgerissen und in eine 
echte und tiefe Erregung versetzt […]». (Homolka, W./Heidegger, A. (Hrsg.): Heidegger und 
der Antisemitismus, S. 35.) Diese Formulierung ist ein indirektes Eingeständnis, dass die poli-
tische Stimmung eine gewisse Wahlfreiheit impliziert. Heideggers Argumentation suggeriert, 
dass diejenigen, die nicht «mitgerissen» werden und keine «tiefe Erregung» verspüren – also 
jene, die keine Augen zum Sehen, keine Ohren zum Hören und kein Herz zum Handeln ha-
ben – die Bewegung um Hitler nicht unterstützen und folglich sich anders entschieden ha-
ben. In einem früheren Brief an seinen Bruder drückt er dies noch schärfer aus und meint, 
dass diese Personen es verdienen, « im Chaos zerrieben zu werden» (ebd., S. 22.).
91 So schreibt Tolstoi über Napoleon: «Ein guter Heerführer braucht weder ein Genie zu 
sein noch irgendwelche besonderen Vorzüge zu besitzen, im Gegenteil, ihm müssen sogar die 

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 107 



Camus92 es auf ihre Weise formulierten, «Mensch» zu bleiben. Die Möglichkeit 
der Reflexivität verdeutlicht, dass der Einfluss einer politischen Stimmung auf 
den Verstehenden nicht absolut ist, sondern immer ein Moment der Freiheit 
enthält.93

In diesem Zusammenhang lässt sich in Anlehnung an Gadamers Begriff 
des «wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins» von einem «wirkungsgestimmten 
Bewusstsein» sprechen. Mit diesem Kunstbegriff soll zweierlei zum Ausdruck 
gebracht werden: Zum einen der Umstand, dass politisches Verstehen einer 
doppelten Situiertheit unterliegt – es ist zugleich in der Geschichtlichkeit ver-
wurzelt, die sich in Vorurteilen manifestieren, und in der Gestimmtheit, die den 
Horizont der Gegenwart prägt. Beide Dimensionen wirken auf das Verstehen 
des konkreten Falles der Gegenwart ein. Der neue Begriff hebt insbesondere 
diese zweite Dimension hervor. Zum anderen verdeutlicht er, was unter einer 
«reflexiven Haltung» im politischen Verstehen im Anschluss an Gadamer zu 
verstehen ist : ein Bewusstsein für die eigene gegenwärtige Gestimmtheit zu ent-
wickeln und zu prüfen, ob das durch die jeweils herrschende politische Stim-
mung nahegelegte Verstehen angemessen ist – politisch formuliert : ob es ge-

höchsten, besten menschlichen Eigenschaften wie Menschenliebe, poetisches und zartes Emp-
finden, philosophisches Zweifeln und Forschertrieb fehlen. Er muß einen engen Gesichtskreis 
haben, muß fest davon überzeugt sein, daß das, was er tut, von großer Wichtigkeit ist, weil er 
sonst nicht genug Ausdauer hätte, und nur dann wird er ein tapferer Heerführer sein. Bewah-
re ihn Gott davor, ein Mensch zu sein, jemanden zu lieben, Mitleid zu empfinden, sich Ge-
danken darüber zu machen, was gerecht und ungerecht ist.» (Tolstoi, Lew: Krieg und Frieden. 
Übers. von Marianne Kegel. Ostfildern (2002), S. 879.)
92 In ihrer Biografie über Albert Camus erzählt Iris Radisch eine Geschichte, die einen 
entscheidenden Ehrenkodex für Camus implizierte und dem er laut Radisch nie abwich: «Im 
Jahr 1905 nahm der zwanzigjährige Lucien August Camus am Marokkokrieg teil. Seine Trup-
pe lag irgendwo in den entlegenen Ecken des Atlasgebirges. Eines Nachts, während des Wach-
wechsels, fand er einen seiner Kameraden unter einer Hecke mit einem seltsam zum Mond 
gedrehten Kopf vor – jemand hatte ihm die Kehle durchgeschnitten, das Geschlechtsteil abge-
trennt und dem Toten in den Mund gesteckt. Wenige hundert Meter weiter entdeckte Lucien 
den zweiten Wachposten, ähnlich zugerichtet, unter einem Felsen. Er schlug Alarm, die 
Wachmannschaft wurde verstärkt. Als er im Morgengrauen neben einem anderen Kameraden 
ins Lager zurückkehrte, erklärte er, diejenigen, die so etwas getan hatten, seien ‹keine Men-
schen›. Als sein Kamerad daraufhin einwandte, dass man schließlich in ein fremdes Land ein-
gedrungen sei und der Gegner sich mit allen Mitteln verteidige, beharrte Lucien Camus: ‹Ein 
Mensch tut so etwas nicht, ein Mensch hält sich zurück.› Camus erzählte diese Geschichte in 
seinem posthum veröffentlichten autobiografischen Roman Der erste Mensch; ‹ein Mensch 
hält sich in Zaum›, ‹non, un homme ça sʼempêche›, das war der Ehrenkodex, der ihm vom 
Vater – weitergegeben über einen alten Lehrer, der den Vater gekannt hatte – überliefert 
wurde.» (Radisch, Iris : Albert Camus. Das Ideal der Einfachheit. Eine Biographie. Hamburg 
(2013), S. 165.)
93 Vgl. WM, S. 286.

108 Zlatko Valenti5 



recht oder ungerecht ist. Insofern ist das «wirkungsgestimmte Bewusstsein» 
eine Form des hermeneutischen Bewusstseins, das, wie Gadamer es beschreibt, 
«seine eigentliche Wirksamkeit immer darin [hat], dass man das Fragwürdige 
zu sehen vermag».94

Ebenso wie die Wirkungsgeschichte bei Gadamer durch das «wirkungs-
geschichtliche Bewusstsein» zur «Gewinnung der eigenen Situation»95 des Ver-
stehens im Angesicht der Geschichte beiträgt, so kann das wirkungsgestimmte 
Bewusstsein dazu beitragen, die eigene Verstehenssituation angesichts der ge-
genwärtigen Stimmung zu erhellen. Dabei stellen sich dieselben Schwierigkei-
ten, die Gadamer in Bezug auf das «wirkungsgeschichtliche Bewusstsein» her-
vorhebt:

Die Gewinnung des Bewußtseins einer Situation ist aber in jedem Falle eine Aufgabe 
von eigener Schwierigkeit. Der Begriff der Situation ist ja dadurch charakterisiert, daß 
man sich nicht ihr gegenüber befindet und daher kein gegenständliches Wissen von ihr 
haben kann. Man steht in ihr, findet sich immer schon in einer Situation vor, deren 
Erhellung die nie ganz zu vollendende Aufgabe ist.96

Gadamer erkennt darin jedoch keinen Mangel, den man durch «bessere» Refle-
xion beheben könnte; vielmehr liegt es in der Natur der Sache. Nach Gadamer 
lassen sich nie alle Bezüge des geschichtlichen Seins des Menschen vollständig 
aufschlüsseln.97 Dazu ist das Dasein zu sehr mit der Geschichte verwoben. 
Ebenso wird es auch in der Politik nicht gelingen, durch eine reflexive Haltung 
alle Bezüge der gegenwärtigen Gestimmtheit aufzudecken. Wer glaubt, mithilfe 
der Reflexion den Wechselwirkungen zur geschichtlichen Überlieferung und – 
im Sinne Gadamers übertragen – zur gegenwärtigen Gestimmtheit entkommen 
zu können, erliegt nicht nur einer Illusion, sondern, wie Gadamer warnt, «der 
verändert diese Beziehung und zerstört ihre sittliche Verbindlichkeit».98 Auf das 
Verstehen eines Textes aus der Vergangenheit bezogen bedeutet dies, dass je-
mand, der einen Text verstehen will, sich nicht aus seiner eigenen Geschicht-
lichkeit «herausreflektieren» muss, um in vermeintlich objektiver Distanz eine 
«bessere» Perspektive zu gewinnen. Ein solcher Versuch würde dem Text seine 

94 Gadamer, Hans-Georg: «Die Universalität des hermeneutischen Problems». In: GW 2, 
S. 228. In diesem Sinne argumentiert der Historiker Uffa Jensen, wenn er feststellt, dass das 
politische Ressentiment auf einer «Grundstimmung» beruhe, «die unsere Weltsicht verdüs-
tert, ohne dass uns das in jedem Moment klar wäre». Diese könne jedoch «bewusstwerden» 
(Jensen, Uffa: Zornpolitik. Berlin 2017, S. 15.) – wenngleich Jensen anscheinend von der 
Möglichkeit einer vollständigen Aufdeckung aller Bezüge ausgeht, was aus der Perspektive 
einer politischen Hermeneutik im Ausgang von Gadamer als illusionär gelten muss.
95 WM, S. 307.
96 Ebd.
97 Vgl. ebd.
98 Ebd., S. 366.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 109 



sittliche Verbindlichkeit nehmen und ihn gewissermaßen zum Verstummen 
bringen, da er den Interpreten nicht mehr in dessen Gegenwärtigkeit anspricht.

Analog dazu ist eine reflexive Haltung gegenüber politischen Stimmungen 
nicht als ein «Herausreflektieren» aus der gegenwärtigen Gestimmtheit zu ver-
stehen. Überträgt man Gadamers Gedanken auf das politische Verstehen, ist sie 
vielmehr die Voraussetzung, um eine sittlich verbindliche Gesellschaftskritik zu 
entwickeln. Wer politisch verstehen will, muss die Stimmung erfassen, die das 
politische Klima prägt. Michael Walzer betont in diesem Sinne, dass bedeuten-
de politische Kritiker wie Alexander Herzen, Ahad Ha-am, Gandhi, Tawney 
und Orwell keine bloßen Außenseiter waren, sondern Teil jener Gesellschaft, 
die sie kritisierten. Genau das machte ihre Kritik – mit Gadamer gesprochen – 
sittlich verbindlich:

Gesellschaftskritik ist für solche Menschen», so Walzer, «eine interne Auseinanderset-
zung. Der Außenseiter kann nur dann ein Gesellschaftskritiker werden, wenn es ihm 
gelingt, ( in die Gesellschaft) hineinzukommen, wenn er sich in die örtlichen Praktiken 
und Einrichtungen hineinzuversetzen vermag. Diese Kritiker stehen aber bereits inner-
halb der von ihnen kritisierten Verhältnisse. Sie können im radikalen Abstand keinen 
Erkenntnisvorteil erblicken.»99

Gadamers Konzept des «wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins» kann somit als 
kritisches Instrument verstanden werden, das ermöglicht, das Verhältnis zu un-
serer eigenen Geschichtlichkeit neu zu reflektieren und ein differenziertes Ver-
ständnis zu gewinnen. In ähnlicher Weise könnte das «wirkungsgestimmte Be-
wusstsein» als Instrument dienen, um die aktuelle emotionale Färbung und ihre 
Einflüsse bei der Deutung zeitgenössischer Situationen bewusst einzubeziehen 
und so zu einem nuancierten Verständnis der Gegenwart zu gelangen – auch 
wenn der fehlende Zeitenabstand eine zusätzliche Hürde bieten mag.100

(C) Die Vermittlung zwischen Allgemeinem und Besonderem

Nachdem die Bedingungen des politischen Verstehens – Geschichtlichkeit und 
Gestimmtheit – skizziert wurden, stellt sich nun die Frage, wie sich das Ver-
mittlungsgeschehen selbst hermeneutisch bestimmen lässt. Gadamer knüpft 
hierfür an die aristotelische Handlungstheorie an, wie sie in der Politik und der 
Nikomachischen Ethik entwickelt wird. Die sachliche Grundlage dieses An-
schlusses sieht er in einer strukturellen Analogie zwischen der Tätigkeit des In-
terpreten und der des Handelnden: Ebenso wie der Interpret – im Falle der 

99 Walzer, Michael : «Die Praxis der Gesellschaftskritik». In: ders.: Kritik und Gemeinsinn. 
Drei Wege der Gesellschaftskritik 1990, S. 50.
100 Aufschlussreich ist Grondins Analyse des «Zeitenabstands» in Gadamers Philosophie. 
Vgl. Grondin, Jean: Einführung zu Gadamer, Tübingen 2000, S. 140 ff.

110 Zlatko Valenti5 



Jurisprudenz etwa der Richter –, der einen allgemeinen Text auf die besondere 
Situation eines Falles anwendet, steht der Handelnde bei Aristoteles vor der 
Aufgabe, zwischen dem «Allgemeinen» und dem «Besonderen» zu vermitteln. 
Er muss sein allgemeines Handlungsziel auf die spezifische Handlungssituation 
beziehen. Damit stehen der Interpret und der Handelnde nach Gadamer struk-
turell vor derselben Aufgabe: In beiden Fällen geht es darum, das Allgemeine 
auf eine besondere Situation anzuwenden.101

Vor dem Hintergrund dieser Analogie von Auslegung und Handlung lässt 
sich präziser fassen, was ich – in Anlehnung an Gadamer – als politisches Ver-
stehen bezeichne. Es umfasst zwei untrennbar miteinander verbundene Tätig-
keiten: Auslegung und Handlung. Politisches Verstehen besteht, um es mit Ga-
damer zu sagen, in einer «Verschmelzung» beider Elemente. Es erschöpft sich 
nicht in der bloßen Interpretation der politischen Wirklichkeit, sondern impli-
ziert stets ein Anwendungsmoment – eine Handlungsentscheidung, in der all-
gemeine politische Ziele auf eine konkrete Situation übertragen werden.102 Eine 
Politik, die sich auf die reine Auslegung der politischen Wirklichkeit be-
schränkt, ohne in die Anwendung zu münden, bleibt aus Gadamers Sicht – in 
Übereinstimmung mit Ciceros Verständnis von politischer applicatio103 – un-
vollendet. Eine Politikerin, die so verfährt, gleicht einem Prediger, der zwar die 
Bibel interpretiert, deren Botschaft jedoch nicht in die Sprache seiner Zeit über-
setzt und sie damit der unmittelbaren Erfahrung entzieht. Helmut Schmidt hat 
diesen Zusammenhang in einem Interview prägnant formuliert : «In der Politik 
genügt es nicht, große Ideen zu haben. Man muss auch über genügend kriti-
sches Bewusstsein verfügen, um zu wissen, ob und wie diese Ideen umgesetzt 
werden können. Und drittens braucht es die Fähigkeit, diese Umsetzung tat-
sächlich herbeizuführen.»104

101 Vgl. WM, S. 320.
102 In diesem Sinne bildet die Anwendung – bei Aristoteles wie bei Gadamer – die tragen-
de Achse des politischen Verstehens. Politisches Verstehen erschöpft sich nicht in der bloßen 
kognitiven Erfassung, sondern erfordert die Umsetzung des Erkannten, die sich in einer poli-
tischen Entscheidung manifestiert. Aristoteles formuliert es unmissverständlich: «Denn wir 
fragen nicht, um zu wissen, was Tugend ist, sondern um tugendhafte Menschen zu werden; 
andernfalls hätten wir keinen Nutzen von ihr […].» (NE 1103b.)
103 In diesem Sinne betont bereits Cicero in seinem Spätwerk De re publica: «Es genügt 
nicht, diese männliche Vollkommenheit wie eine Kunst zu besitzen, wenn du sie nicht prakti-
zierst. Während eine Kunst, auch wenn du sie nicht ausübst, im Selbstverständnis bestehen 
bleibt, ruht die männliche Vollkommenheit ganz in ihrer eigenen Betätigung; ihre höchste 
Ausübung aber ist die Lenkung des Staates und die Verwirklichung jener Dinge, die diese 
Leute in ihren Winkeln deklamieren, durch die Tat, nicht durch die Rede.» (Cicero: Der 
Staat. Hrsg. und übers. von Karl Büchner. München 1987, S. 11.)
104 Schmidt, Helmut. O. J. Interview. https://www.youtube.com/watch?v=Ozf14SGoopE. 
Zugegriffen: 11. Februar 2025.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 111 

https://www.youtube.com/watch?v=Ozf14SGoopE


Welche konkrete Gestalt diese Fähigkeit annimmt, die für die Vermittlung 
zwischen Allgemeinem und Besonderem entscheidend ist, lässt sich bei Gada-
mer anhand dreier Modelle verdeutlichen, die sich als «hermeneutisch-politi-
sche Leitbegriffe» bestimmen lassen. Alle drei – wie Gadamer selbst zeigt – be-
sitzen eine genuin gesellschaftlich-politische Implikation: phronêsis, sensus 
communis und eumeneia. Im Folgenden sollen sie skizzenhaft entfaltet werden, 
um jene Fähigkeit zur Anwendung des Allgemeinen auf das Besondere genauer 
zu bestimmen.

(i) Hermeneutisch-politischer Leitbegriff: 
phronêsis als die Fähigkeit zur Vermittlung 
zwischen Allgemeinem und Besonderem

Aristoteles definiert phronêsis einerseits als eine besondere «Art des Wis-
sens»105, andererseits als ein Vermögen, das – als Tugend (aretê) – zur richti-
gen Handlungsentscheidung befähigt. In Abgrenzung zu technê (technischem 
Wissen) und epistêmê (wissenschaftlichem Wissen), die sich mithilfe von Me-
thoden oder Studien erlernen und weitergeben lassen, ist phronêsis (praktische 
Klugheit) nicht in Form eines Lehrplans vermittelbar. Aristoteles sieht den 
Grund hierfür im jeweils unterschiedlichen Gegenstandsbereich: Während sich 
technê und epistêmê auf das Unveränderliche und Ewige richten – also auf Din-
ge, die sich, wie Aristoteles sagt, «nicht anders verhalten können, als sie tun»106

–, bezieht sich phronêsis auf das Veränderliche und Situative. Die Gültigkeit des 
Gravitationsgesetzes oder einer technischen Formel bleibt beispielsweise unbe-
rührt davon, wie sich Menschen konkret verhalten.

Praktisches Wissen – worin das politische Handeln nach Aristoteles veror-
tet wird – bezieht sich auf das Veränderliche und Kontingente. Es richtet sich 
auf das Einzelne und Konkrete, das einem fortwährenden Wandel unterliegt – 
insbesondere auf menschliche Handlungen, die stets an eine bestimmte Situati-
on gebunden sind. Da der Mensch nach Aristoteles nicht «im Allgemeinen», 
sondern jeweils an einem bestimmten Ort und zu einer bestimmten Zeit han-
delt, kann es im Bereich der Praxis kein «richtig» oder «falsch» im Sinne ma-
thematischer Gewissheit geben. Politisches Handeln orientiert sich daher an all-
gemeinen Leitlinien, dem Charakter politischer Ideen als Zielmarken, und nicht 
an festen Regeln. Entsprechend mahnt Aristoteles, dass man in praktischen Fra-
gen nur «so viel Präzision […] verlangen [darf], als es die Natur des Gegen-
standes zulässt»107 – und es sei das Kennzeichen des Gebildeten, dies zu erken-

105 EE 1246b 36.
106 NE 1139a 14.
107 NE 1094b 24.

112 Zlatko Valenti5 



nen.108 Damit zeigt sich: Praktisches Wissen, das dem politischen Verstehen zu-
grunde liegt, unterscheidet sich grundlegend von technischem und wissen-
schaftlichem Wissen – es ist untrennbar an die jeweilige Situation gebunden.

Die zentrale Konsequenz, die Gadamer aus der der phronêsis ableitet, be-
steht darin, dass das «Verhältnis zwischen Mittel und Zweck […] hier nicht 
von der Art [ist], daß die Kenntnis der rechten Mittel im voraus verfügbar ge-
macht werden könnte […]».109 Für das Verstehen in der Politik bedeutet dies, 
dass erst in der Handlungssituation klar wird, welche Mittel notwendig sind, 
um das allgemeine Handlungsziel zu erreichen.110 Analog dazu gilt für den In-
terpreten, dass ein allgemeiner Sinn eines Textes nicht unabhängig von der in-
dividuellen Verstehenssituation erschlossen werden kann. Was ein Text einem 
sagt, hängt davon ab, welche Fragen man ihm stellt. Was «sich uns als fragwür-
dig […] zeigt»111, so Gadamer, hängt wiederum davon ab, von welcher Ge-
schichtlichkeit wir geprägt sind, welche Erfahrungen wir gemacht haben, wel-
che Menschen wir dadurch geworden sind.

Phronimos als der kluge Vermittler zwischen 
Allgemeinem und Besonderem

Der Erfolg der Vermittlung zwischen Allgemeinem und Besonderem in der 
Politik ist für Aristoteles – und Gadamer folgt ihm hierin – wesentlich an die 
persönliche Erfahrung des Verstehenden gebunden. So betont Aristoteles: 
«Denn weil sie das Auge der Erfahrung haben, sehen sie richtig.»112 Für Gada-
mer ist das praktische Wissen der phronêsis daher nicht «gegenständlich», also 
nicht von seinem «eigenen Sein» ablösbar.113 Es bildet sich vielmehr in der fort-
gesetzten Auseinandersetzung mit einer Vielzahl konkreter Handlungssituatio-
nen (praxis), in denen der Handelnde stets erneut vor die Herausforderung ge-
stellt ist, eine Entscheidung zu treffen. Aus dieser praxis bildet sich ein 
Verstehenshorizont, auf dem das eigene Urteilsvermögen gründet.114 Der Inha-
ber dieses praktischen Wissens ist für Aristoteles der phronimos, dessen histori-

108 Vgl. NE 1094b 24.
109 WM, S. 326.
110 Daher betont Gadamer, «daß ein Wissen im allgemeinen, das sich nicht der konkreten 
Situation zu applizieren weiß, sinnlos bleibt, ja die konkreten Forderungen, die von der Situa-
tion ausgehen, zu verdunkeln droht». (WM, S. 318).
111 Ebd., S. 305 f.
112 NE 1143b 13.
113 WM, S. 319.
114 NE 1142a 14. Aus diesem Grund können junge Menschen zwar «Geometer, Mathemati-
ker und überhaupt in solchen Dingen weise sein […], nicht aber klug» (NE 1141b 8.). Nach 
Aristoteles sind sie für die Politik im Wesentlichen ungeeignet, da ihnen die Erfahrung fehlt, 
die für ein angemessenes politisches Urteil notwendig ist.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 113 



sches Vorbild er im Athener Staatsmann Perikles erkennt – jenem Klugen, der 
Erfahrung, Tugend und politische Urteilskraft zu verbinden vermag.115

Weil phronêsis einerseits wesentlich situationsabhängig ist und sich nicht 
wie wissenschaftliches oder technisches Wissen methodisch aneignen lässt, und 
weil sie andererseits untrennbar an die konkrete Person gebunden ist, die durch 
Erfahrung reift, entzieht sie sich jeder planmäßigen Weitergabe. Daher sei es, so 
Pierre Aubenque, «schwer, ein zweiter Perikles zu werden, selbst wenn man der 
Sohn von Perikles ist»116. Gadamer bringt denselben Gedanken auf den Punkt: 
«Die Söhne großer Männer, die doch alle erdenkliche Erziehung erfahren ha-
ben, sind oft schlimme Enttäuschungen»117. Phronêsis ist also unverfügbar – sie 
kann nicht vererbt, nicht gelehrt, nicht garantiert werden. Sie erwächst allein 
aus der gelebten Praxis, deren Gelingen stets offenbleibt.

Gerade weil dieses Wissen sich der Verfügung entzieht, bedeutet politisches 
Handeln für den phronimos nicht, das «Besondere» einfach unter das «Allgemei-
ne» zu subsumieren. Vielmehr vermeidet er, was Gadamer als ein «technische[s] 
Missverständnis»118 kritisiert: die politische Praxis mit Kennzahlen oder exakten 
Berechnungen zu überfrachten. Denn der phronimos weiß, dass jede scheinbar all-
gemeingültige Regel Ausnahmen kennt – und dass es gerade auf die Fähigkeit 
ankommt, diese Ausnahmen zu erfassen, um das Angemessene119 zu treffen. Hier-

115 Das Urteil über Perikles variiert in der historischen Betrachtung stark, von der Sichtwei-
se als Tyrann bis hin zum Idealbild eines Demokraten. In der neueren deutschsprachigen For-
schung charakterisiert Gustav Adolf Lehmann (Perikles. Staatsmann und Stratege im politi-
schen Athen. München 2008, S. 252 ff.) Perikles als eine fruchtbare Verbindung von «Geist 
und Macht». Wolfgang Will (Perikles. Reinbek bei Hamburg1995, S. 112.) hingegen be-
schreibt Perikles nicht als Lehrer, Visionär, Erzieher, Demokraten, Friedensstifter oder Kul-
turhelden. Vielmehr sieht er in ihm einen möglicherweise genialen Redner, der es verstand, 
das Volk in der Ekklesia für sich zu gewinnen, sowie einen anfangs sehr erfolgreichen Außen-
politiker und Militär. Aus der Sicht der gegnerischen Griechen galt er als Tyrann.
116 Aubenque, Pierre: Der Begriff der Klugheit bei Aristoteles. Hamburg 2007, S. 67.
117 Gadamer, Hans-Georg: «Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles». In: GW 
7, S. 156.
118 Ebd., S. 223.
119 Das Angemessene (metrion) ist für Gadamer ein zentraler Begriff, den er bewusst auch 
politisch wendet. In Auseinandersetzung mit Popper, der in Platons Dialektik eine Form von 
politischer „Sozialtechnik“ erkannte, hebt Gadamer hervor, dass Platon einen differenzierteren 
Begriff entwickelt hat: Politik erschöpft sich nicht im metron, also dem messbaren Maß, sondern 
bedarf des metrion, des Angemessenen. „Es gibt nicht nur das durch ein angelegtes Maß Gemes-
sene, sondern auch das Angemessene.“ (Gadamer, Hans-Georg: Über die Verborgenheit der Ge-
sundheit. Frankfurt a. M. 1993, S. 167.). Damit ist ein Maß gemeint, das nicht durch objektive 
Kriterien festgelegt wird, sondern sich erst im Vollzug und angesichts der konkreten Situation 
zeigt. Das Konkrete, so Gadamer, welches sich „im Umkreis des unbegrenzten Variierenden“ 
zeigt, fordert zur Wahl auf, verlangt Entscheidung und beinhaltet somit immer einen „Moment 
der Ungewissheit“. (Gadamer, Hans-Georg: Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles. 

114 Zlatko Valenti5 



für bedarf er vor allem einer spezifischen Form von Wahrnehmungsfähigkeit (ais-
thesis).120

Doch was genau nimmt er wahr? Aristoteles gibt eine klare Antwort: «So 
halten wir auch einen Perikles und ähnliche für klug, weil sie das, was für sie 
selbst und für die Menschen gut ist, zu erkennen vermögen.»121 Perikles habe 
zwar nie eine «Idee des Guten» geschaut, doch besaß er in der Politik etwas 
weitaus Entscheidenderes: die Fähigkeit, über seine eigenen Interessen hinaus 
das Wohl des Ganzen zu sehen. Der große Staatsmann, so Gadamer, könne da-
her «nicht als ein solcher gedacht werden, dem lediglich die bloße Meisterschaft 
einer Technê zu Gebote steht. Vielmehr gilt dieses Wissen nur dem Guten, dem 
Wohl der ganzen Polis, so wie ein jeder um sein eigenes Glück besorgt ist.»122

Der kluge Politiker im Sinne Gadamers ist somit jener, der bei der Vermittlung 
zwischen Allgemeinem und Besonderem den übergreifenden Zusammenhang 
nicht aus dem Blick verliert – also der, der, wie Gadamer im Blick auf den Ge-

In: GW 7, S. 197.). Anschaulich wird dies an der Musik: Ein „falscher Ton“ stört sofort den 
Zusammenhang, ohne dass man eindeutig angeben könnte, welcher Ton stattdessen zu spielen 
wäre (Vgl. Gadamer, Hans-Gerog: Wort und Bild –‚so wahr, so seiend‘. In: GW 8, S. 382.) Ähn-
lich verhält es sich in der Politik, wenn ein Redner „den Ton nicht trifft“. Politische Urteilskraft 
erfordert daher mehr als Regelwissen; sie verlangt die Fähigkeit, „das rechte Wort im richtigen 
Augenblick zu finden, dieses Genaue selber“ (Gadamer, Hans-Georg u. Grondin, Jean: Dialogi-
scher Rückblick auf das Gesammelte Werk und dessen Wirkungsgeschichte. In: Grondin (Hg.): 
Gadamer Lesebuch. Tübingen 1997, S. 292.). Darin erkennt Gadamer die eigentliche hermeneu-
tische Kunst der Politik: Sie entfaltet sich im Spannungsfeld von berechenbarem Wissen und 
jener Dimension, die sich der Berechnung entzieht. In Politik und Ethik sind daher nicht die 
Kategorien „richtig“ oder „falsch“ leitend, sondern die Orientierung am Angemessenen – ein 
Moment, das sich mit Aristoteles’ Begriff der phronêsis verbinden lässt und das in der politischen 
Praxis unverfügbar bleibt.
120 Bei Aristoteles heißt es darüber: «Wo und wie das tadelnswerte Verhalten beginnt, ist 
nicht leicht theoretisch zu sagen. Die Entscheidung liegt beim Einzelnen und bei der Wahrneh-
mung.» (NE 1126 b4.). Zur Charakterisierung der Natur moralischen Erkennens greifen McDo-
well und andere Vertreter der Sensibilitätstheorien auf die Figur des phronimos zurück. Diese 
tugendhafte Person zeichnet sich durch eine zuverlässige moralische Sensibilität aus, die ihre Tu-
gendhaftigkeit definiert. Diese Sensibilität kann als die Fähigkeit beschrieben werden, in einer 
bestimmten Situation die richtige Handlung zu erkennen und gleichzeitig die Disposition zu be-
sitzen, gemäß diesem Urteil zu handeln. McDowell stellt diesbezüglich fest: «Occasion by occasi-
on, one knows what to do, if one does, not by applying universl principles, but by being a certain 
kind of person: one who sees situations in a certain distinctive way.» (McDowell, John: «Virtue 
and Reason», in: Ders.: Mind, Value, and Reality. Cambridge, Mass. u.a.: Harvard Univ. Press 
1998, S. 73.) In modernen Kontexten wird diese Fähigkeit oft als Intuition oder praktische Ur-
teilskraft bezeichnet. (Vgl. Zerilli, Linda M. G.: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/Lon-
don: The University of Chicago Press 2016.)
121 NE 1140b 8.
122 Gadamer, Hans-Georg: «Einführung». In: Aristoteles: Nikomachische Ethik VI. Über-
setzt und hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Frankfurt a. M.: Klostermann 1998, S. 10.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 115 



schmack formuliert, «über die Borniertheit der Interessen und die Privatheit 
der Vorlieben zum Anspruch auf Urteil zu erheben weiß»123.

Politik als platonische Webkunst
Das Modell hierfür findet Gadamer in Platons Dialog Politikos.124 Dort wird die 
wahre politische Kunst als eine Art Webkunst beschrieben, «mit der man Ge-
gensätzliches zur Einheit zusammenzuweben hat».125 Mit anderen Worten: Die 
Wahrnehmungsfähigkeit des phronimos äußert sich vor allem darin, die oft wi-
dersprüchlichen Interessen und Emotionen der politischen Wirklichkeit zu ei-
ner sinnvollen Gesamtheit zu verbinden. Im Falle des Perikles waren es die 
möglichen Reaktionen der maßgeblichen politischen Kräfte in Griechenland, 
Sparta und Persien. Er erfasste dies, ohne – soweit wir wissen – eine bewusste 
«logische» Schlussfolgerung aus den Gesetzen der Geschichte zu ziehen oder 
auf einen minutiösen politischen Regelkanon zurückzugreifen und diesen me-
thodisch anzuwenden. Perikles hatte vielmehr deshalb Erfolg, weil er über die 
besondere Fähigkeit verfügte, auf Grundlage seiner Erfahrung und Beobach-
tungsgabe zutreffend zu antizipieren, welchen Verlauf die Dinge wahrscheinlich 
nehmen würden. Isaiah Berlin erkannte eine solche Meisterschaft platonischer 
«Webkunst» in Otto von Bismarck: Nach Berlin verstand dieser es,

die vergänglichen, gebrochenen, unendlich vielfältigen Teile und Fragmente, aus denen 
das Leben in all seinen Facetten besteht, in Einklang zu bringen, sie im Zusammenhang 
zu sehen, […] ohne dabei innezuhalten und zu analysieren, wie er das macht, was er 
macht, oder sich zu fragen, ob es eine theoretische Begründung für seine Handlungswei-
sen gibt.126

Aristoteles grenzt diese Fähigkeit ausdrücklich von der Tätigkeit des Philoso-
phen oder Wissenschaftlers ab. Deren Blick ist auf die höchsten Dinge gerich-
tet – oft auf Kosten des Konkreten. Im Gegenteil hindert sie der Blick auf die 
gemeinsame Praxis an ihrer spezifischen Tätigkeit.127 Die Anekdote vom Spott 
der thrakischen Magd über Thales, der beim Blick in den Himmel in den Brun-
nen fiel128, veranschaulicht diese Einseitigkeit. Thales besaß zweifellos sophia, 
theoretische Weisheit. Doch es fehlte ihm die phronêsis, jene Einsicht in das 

123 WM, S. 41.
124 Vgl. Platon: Politikos, 305e.
125 Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als theoretische und praktische Aufgabe». In: 
GW 2, S. 307.
126 Berlin, Isaiah: «Politische Urteilskraft», in: ders.: Wirklichkeitssinn. Ideengeschichtliche 
Untersuchungen. Hrsg. von Henry Hardy. Mit einem Vorwort von Henning Ritter. Aus dem 
Englischen von Fritz Schneider. Berlin 1998, S. 103.
127 Vgl. NE 1178 b1.
128 Vgl. Platon: Theaitetos, 174a.

116 Zlatko Valenti5 



«menschlich Gute»129, die für politische Klugheit unabdingbar ist. Daher fehlte 
ihm nach Aristoteles ein entscheidender Sinn, der notwendig ist, um politische 
Einsicht, Einfluss und Ansehen zu erlangen. Denn der wahrhaft Weise, also der 
Philosoph, so Gadamer, «kann nicht mit dem Sinne für differenzierende und 
variierende Relativitäten ausgezeichnet sein, wie es für den mit den menschli-
chen Dingen Befaßten und insbesondere für den großen Staatsmann gelten 
muß».130 Worin aber besteht jener politische Sinn, der die angemessene Ver-
mittlung zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen anzuleiten ver-
mag?131

(ii) Hermeneutisch-politischer Leitbegriff: 
Sensus Communis als der Sinn für das Tunliche

Gadamer nähert sich dieser Frage, indem er an die humanistische Tradition an-
schließt. Besonders stützt er sich dabei auf Giambattista Vico und dessen Über-
legungen zum sensus communis, in denen er eine enge Verbindung zur aristote-
lischen phronêsis sowie zum Gegensatz von praktischem und theoretischem 
Wissen erkennt.132 Für Vico, so hebt Gadamer hervor, ist der sensus communis 
«ein Sinn für das Rechte und das gemeine Wohl, der in allen Menschen lebt, ja 
mehr noch ein Sinn, der durch die Gemeinsamkeit des Lebens erworben, durch 
seine Ordnung und Zwecke bestimmt wird».133 Dieser Gemeinsinn bildet für 
Gadamer eine unverzichtbare Grundlage des gelingenden gesellschaftlich-politi-
schen Zusammenlebens.134

Was dieser Sinn im Feld der Politik bedeutet, lässt sich aus Gadamers eige-
nen Analysen ästhetischen und historischen Sinns ableiten: «So weiß, wer äs-
thetischen Sinn besitzt, Schönes und Häßliches, gute oder schlechte Qualität 
auseinanderzuhalten, und wer historischen Sinn besitzt, weiß, was für eine Zeit 
möglich ist und was nicht, und hat Sinn für die Andersartigkeit der Vergangen-
heit gegenüber der Gegenwart.»135 Übertragen auf die Politik heißt das: Wer 

129 NE 1141 b13.
130 Gadamer, Hans-Georg: «Einführung», in: Nikomachische Ethik VI, S. 12.
131 Isaiah Berlin («Politische Urteilskraft», 1998) spricht in diesem Zusammenhang von ei-
nem «Wirklichkeitssinn», einem «Sense of Reality». Seine Überlegungen zur politischen Ur-
teilskraft sind besonders aufschlussreich und weisen mehrere Parallelen zu den Gedanken von 
Aristoteles und Gadamer auf – auch wenn Berlin sich nicht ausdrücklich auf Aristoteles be-
zieht.
132 Vgl. WM, S. 27.
133 Ebd., S. 28.
134 Vgl. ebd., S. 41.
135 Ebd., S. 22.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 117 



«politischen Sinn» hat, vermag «das Einleuchtende (verisimile) zu finden»136

und so «das Tunliche vom Untunlichen»137 zu unterscheiden.
Damit zeigt sich eine strukturelle Parallele zur phronêsis : Auch beim sensus 

communis erweisen sich die Grenzen methodischer Beherrschbarkeit. Denn, so 
Gadamer, wer über Gemeinsinn verfügt, weiß nicht nur «das Besondere unter 
allgemeinen Gesichtspunkten zu beurteilen, sondern er weiß, worauf es wirklich 
ankommt […]».138 Dieses «Worauf es wirklich ankommt» entzieht sich jedoch 
einer distanzierten, objektivierenden Erkenntnisweise. Ein methodischer Zu-
gang, der auf strikte Trennung von Subjekt und Objekt zielt, erweist sich in der 
Politik daher als unzureichend oder gar hinderlich.

Wer über eine Gesellschaft urteilen will, so lässt sich mit Gadamer resü-
mieren, bedarf des sensus communis – jenes politischen Sinns, der nur aus Er-
fahrung und Mitvollzug erwächst. «Der geborene Staatsmann», so formuliert es 
Oswald Spengler, «ist vor allem Kenner, Kenner der Menschen, Lagen, Dinge. 
Er hat den ‹Blick›, der ohne Zögern, unbestechlich den Kreis des Möglichen 
umfaßt.»139

Sympathy als die tragende Basis
An dieser Stelle seiner Argumentation hebt Gadamer besonders die zentrale 
Rolle des Earl of Shaftesbury hervor, der die gesellschaftspolitische Dimension 
des sensus communis betonte. Sein Einfluss auf das 18. Jahrhundert sei, so Ga-
damer, «gewaltig»140 gewesen. Indem er auf die römischen Klassiker zurück-
griff, erhob Shaftesbury den sensus communis zu einer sozialen Tugend, die er 
als sympathy bezeichnete.141

Diese Tugend beschreibt Gadamer als «eine Tugend des Herzens mehr als 
des Kopfes»142. Sie drückt «die Haltung des Mannes [aus], der Spaß versteht 
und macht, weil er einer tieferen Solidarität mit seinem Gegenüber gewiss 
ist»143. Humor ist dafür exemplarisch: Er setzt voraus, dass nicht das wörtlich 
Gesagte, sondern das Gemeinte verstanden wird, und dass beide Gesprächspart-
ner dieses Wissen wechselseitig voraussetzen können. Gerade darin liegt sein 
Bezug zum sensus communis: Guter Humor akzentuiert ihn, indem er ihn spie-

136 Ebd., S. 26.
137 Ebd., S. 27.
138 Ebd., S. 37.
139 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt-
geschichte, Bd 2: Welthistorische Perspektiven, München 1973, S. 1112.
140 WM, S. 29 f.
141 Hier verweist Gadamer auf Shaftesbury: Characteristics of Men, Manners, Opinions, 
Times, insbesondere auf Treatise II, Part III, Sect. I.
142 WM, S. 30.
143 Ebd., S. 30.

118 Zlatko Valenti5 



lerisch herausfordert. Gadamer nennt diese Fähigkeit, den Sinn hinter dem Ge-
sagten mitzuvollziehen, «Solidarität».

Solidarität ist für Gadamer nicht nur die «entscheidende Bedingung und 
Basis aller gesellschaftlichen Vernunft»144, sondern zugleich die «Basis aller po-
litischen Wirklichkeit»145. Denn Verständigung setzt Solidarität voraus. Fehlt 
sie, so Gadamer, dann «werden alle Entscheidungen von nichts mehr getragen 
…».146 In der Stiftung eines sensus communis erkennt er deshalb die zentrale 
Aufgabe der Politik: «Politik ist, daß man gemeinsame Interessenlagen schafft 
und aufgrund dieser gemeinsamen Interessenlagen gemeinsame Überzeugun-
gen aufbaut.»147

Vor dem Hintergrund von Shaftesburys Deutung wird deutlich, dass ein 
«politischer Sinn» – ähnlich wie das Erzählen eines Witzes oder das Gespür für 
den kairos, den richtigen Moment – nicht einfach erlernt oder formal eingeübt 
werden kann. Er ist keine bloß technische Fähigkeit, sondern erwächst aus Teil-
habe an gemeinschaftlichen Praktiken und Traditionen. So umfasst der sensus 
communis laut Gadamer «immer schon einen Inbegriff von Urteilen und Ur-
teilsmaßstäben, die ihn inhaltlich bestimmen»148. Mit anderen Worten: Das 
richtige Urteil setzt, im Rückgriff auf Aristoteles, ein sittliches Sein (hexis) vor-
aus, das auf moralischer Bildung beruht. Nur wer «durch Erziehung in Gesell-
schaft und Staat zu einer solchen Reife des eigenen Seins geführt worden ist, 
daß er das im allgemeinen Gesagte im konkreten Betroffensein wiederzuerken-
nen und praktisch wirksam werden zu lassen vermag […]»149, ist für den «poli-
tischen Sinn» überhaupt empfänglich.

Politischer Geschmack und Takt
Während der sensus communis den gemeinsamen Boden politischer Verständi-
gung markiert, richtet Gadamer mit den Begriffen Geschmack und Takt den 
Blick auf eine weitere Dimension: die individuelle Urteilskraft. Politisches Ver-
stehen erschöpft sich nicht im Rückgriff auf gemeinsame Maßstäbe, sondern 
erfordert zugleich ein persönliches Gespür, das sich in konkreten Situationen 
bewähren muss. Was im sensus communis als gemeinschaftliche Grundlage er-
scheint, erfährt im Geschmack und im Takt seine Verfeinerung – in Form einer 
situativen, erfahrungsgetragenen Fähigkeit, das jeweils Angemessene zu erfassen.

144 Gadamer, Hans-Georg: Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976, 
S. 77.
145 Grosser, Claus: Verfall der Philosophie. Hamburg 1971, S. 230.
146 Ebd., S. 230.
147 Ebd., S. 231.
148 WM, S. 37.
149 Gadamer: «Über die Möglichkeit einer philosophischen Ethik». In: GW 4, S. 186.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 119 



«Politischen Sinn» zu besitzen, bedeutet mit Gadamer gesprochen, «Ge-
schmack» zu haben – ein Begriff, der nicht im Sinne einer subjektiven Vorliebe 
oder esoterischen Intuition zu verstehen ist, sondern das bezeichnet, was wir 
gemeinhin als politisches Gespür oder Taktgefühl beschreiben. Was für den Er-
werb der phronêsis gilt, trifft ebenso auf den Geschmack zu: «Geschmack muß 
man haben – man kann ihn sich nicht andemonstrieren lassen, man kann ihn 
auch nicht durch bloße Nachahmung ersetzen.»150 Gleiches gilt für den «Takt», 
den Gadamer als «bestimmte Empfindlichkeit und Empfindungsfähigkeit für 
Situationen und das Verhalten in ihnen» beschreibt, «für die wir kein Wissen 
aus allgemeinen Prinzipien besitzen»151. Geschmack und Takt verkörpern für 
Gadamer daher eine eigenständige Erkenntnisform: Sie beruhen nicht auf me-
thodisch abgesicherten Regeln, sondern auf einer praktischen Urteilskraft, die 
sich nur in konkreten Erfahrungen ausbildet.

Dass «Geschmack» heute vielfach auf Fragen der Ästhetik oder gar bloßer 
Dekoration reduziert wird, ist für Gadamer eine Folge der neuzeitlichen Wis-
senschaftskultur, die Wissen und Wahrheit fast ausschließlich im naturwis-
senschaftlichen Sinn versteht – eine Verengung, die er zugleich auf Kants ein-
flussreiche Ästhetik zurückführt152. Ursprünglich, so erinnert er an die 
humanistische Tradition etwa eines Baltasar Gracián, war «Geschmack» jedoch 
«nichts Privates, sondern ein gesellschaftliches Phänomen ersten Ranges»153. 
Geschmack war dort entscheidend, wo Urteile zu fällen waren, die sich nicht 
aus allgemeinen Regeln ableiten ließen – und das galt in besonderem Maße für 
die Politik. Vor diesem Hintergrund gelangt Gadamer zu dem Schluss, dass

alle sittlichen Entscheidungen Geschmack verlangen – nicht als ob diese individualste 
Auswägung der Entscheidung das allein Bestimmende an ihnen ist, aber sie ist ein un-
entbehrliches Moment. Es ist wirklich eine Leistung undemonstrierbaren Taktes, das 
Richtige zu treffen und der Anwendung des Allgemeinen, des Sittengesetzes (Kant) eine 
Disziplinierung zu geben, wie sie die Vernunft selber nicht leisten kann. So ist Ge-
schmack zwar gewiß nicht die Grundlage, wohl aber die höchste Vollendung des sittli-
chen Urteils.»154

Kurzum, politisches Verstehen verlangt ein erfahrungsgetragenes Wissen und 
ein Gespür für das Angemessene, das in der jeweiligen Situation zu erfassen ist. 
Dieses Gespür bildet für Gadamer das Zentrum politischer Klugheit. Er fasst es 
mit den Begriffen Geschmack und Takt – und ergänzt es um eine Haltung, die 
er als konstitutiv für jedes Verstehen begreift : den guten Willen.

150 WM, S. 42.
151 Ebd., S. 22.
152 Ebd., S. 40.
153 Ebd., S. 41.
154 Ebd., S. 45.

120 Zlatko Valenti5 



(iii) Hermeneutisch-politischer Leitbegriff: 
Eumeneia als der gute Wille

Anders als Jürgen Habermas, der in seiner Theorie des kommunikativen Han-
delns (1981) das Zusammenspiel von Sprache, Macht und Politik untersucht 
und mit der Idee einer «idealen Sprechsituation»155 die Grundlage für einen 
herrschaftsfreien Diskurs zur gesellschaftlichen Verständigung entwirft, knüpft 
Gadamer gelingende Verständigung an einen einzigen platonischen Begriff : die 
eumeneia – den guten Willen.156 Während Habermas somit primär strukturelle 
und kommunikative Bedingungen eines idealen Diskurses fokussiert, stellt Ga-
damer die innere Haltung der Gesprächspartner in den Mittelpunkt. Gadamer 
bestreitet dabei keineswegs, dass man im politisch-gesellschaftlichen Diskurs – 
wie ihn Habermas vor Augen hat – auf institutionalisierte Verfahren angewie-
sen ist, um Verständigung auch dort zu ermöglichen, wo keine Bereitschaft zum 
offenen Gespräch besteht oder Eigeninteressen dominieren. Gadamer betont le-
diglich, dass tragfähige Verständigung nicht allein durch rationale Regeln gesi-
chert werden kann, sondern letztlich auf der inneren Haltung der Beteiligten 
beruht, die zur Anerkennung gemeinsamer Maßstäbe befähigt. Besonders deut-
lich wird dies in Bereichen wie der Außenpolitik, wo feste Verfahren zunächst 
fehlen und erst im Prozess des Dialogs entstehen.

Eine solche Haltung ist weder Resignation noch Naivität gegenüber den 
Macht- und Interessenkämpfen politischer Realität, sondern Ausdruck der Ein-
sicht, dass Verständigung mehr erfordert als Machtanspruch, rationale Argu-
mentation oder Verfahrenslogik: Sie setzt etwas voraus, das sich weder be-
weisen noch erzwingen lässt. Der gute Wille bildet in diesem Sinne die 
hermeneutische Grundvoraussetzung jedes Verstehens. Er meint nicht nur die 
Bereitschaft, das Gegenüber zu verstehen, sondern auch die Offenheit, die eige-

155 Habermas’ Ideal der Sprechsituation beschreibt einen normativen Kommunikations-
raum, in dem alle Teilnehmer frei und gleichberechtigt agieren – ohne hierarchische Zwänge, 
Manipulation oder verdeckte Interessen. In diesem Zustand ermöglicht offener, rationaler 
Dialog durch authentische und inklusive Beiträge den Konsens und ein gemeinsames Ver-
ständnis. Die ideale Sprechsituation dient somit als Maßstab zur Beurteilung und Verbesse-
rung realer Diskurse, indem sie Machtasymmetrien und manipulative Praktiken aufdeckt und 
demokratische Willensbildung fördert. (Vgl. Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen 
Handelns. Vorstudien und Ergänzungen. Frankfurt a. M. 1984, S. 127 ff.)
156 Der Begriff Eumeneia (DfÜzüDFL) bei Platon bedeutet so viel wie Wohlwollen, Gunst 
oder freundliche Gesinnung. Er leitet sich vom Adjektiv eumenws (DfÜDüwN) ab, das «wohlwol-
lend» oder «gütig» bedeutet. Platon verwendet diesen Begriff insbesondere in politischen und 
ethischen Zusammenhängen, um eine Haltung der positiven Zuwendung oder Gunst zu be-
schreiben, sei es von Göttern gegenüber Menschen oder von Herrschern gegenüber ihren 
Bürgern. Eumeneia spielt damit eine Rolle im Kontext der politischen Philosophie Platons, wo 
es um die richtige Haltung eines Herrschers oder Gesetzgebers gegenüber seiner Gemein-
schaft geht.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 121 



nen Vorurteile im Gespräch in Frage zu stellen – und einzuräumen, dass der 
andere recht haben könnte. Gerade in politischen Auseinandersetzungen, die 
notwendig von Konflikten geprägt sind, eröffnet eine solche Haltung die Mög-
lichkeit, Differenzen nicht als unüberwindbare Grenzen, sondern als Ausgangs-
punkte gemeinsamer Verständigung zu begreifen. Wie Gadamer betont:

Das Grundmodell aller Verständigung ist der Dialog, das Gespräch. Ein Gespräch ist 
bekanntlich nicht möglich, wenn einer der Partner sich unbedingt in einer überlegenen 
Position glaubt, im Vergleich mit dem anderen, etwa so, daß er ein vorgängiges Wissen 
über die Vorurteile zu besitzen behauptet, in denen der andere befangen ist. […] Dialo-
gische Verständigung ist im Prinzip unmöglich, wenn einer der Partner des Dialoges 
sich nicht wirklich für das Gespräch freiläßt.157

Der Gehalt des guten Willens zeigt sich exemplarisch in der Auseinanderset-
zung zwischen Derrida und Gadamer, auf die ich im Folgenden eingehe.

Der gute Wille jenseits von Machtanspruch
Den Ausgangspunkt meiner Überlegungen bildet der zentrale Einwand, den 
Derrida gegenüber Gadamers Modell des «guten Willens» erhob. Dieser Ein-
wand wurde geäußert im Rahmen von Gadamers Vortrag 1981 in Paris und 
entwickelte sich rasch zu einem paradigmatischen Moment des philosophischen 
Gesprächs zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion.158 Derrida setzt genau 
dort an, wo Gadamer den Kern der «Erfahrung des Gesprächs» verortet: in je-
nem dialogischen Geschehen, das nicht auf die bloße Durchsetzung von Inter-
essen oder Machtansprüchen reduziert werden kann, sondern auf Verständi-
gung zielt.

Nach Gadamers Konzeption geht jedem Verstehensprozess die Bereitschaft 
voraus, den anderen hören und verstehen zu wollen. Diese Haltung verleiht 
dem Gespräch jene Offenheit, ohne die Verständigung gar nicht denkbar wäre. 
Für Derrida aber birgt diese Vorbedingung einen entscheidenden Nachteil : Sie 
erhebt den Willen zur Verständigung zu einer Art Axiom, einer unhintergehba-

157 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: GW 2, S. 188.
158 Andere haben diese Debatte bereits ausführlich untersucht. Einen umfassenden Über-
blick bieten beispielsweise folgende Werke: Michelfelder, Diana P./Palmer, Richard E. 
(Hrsg.): Dialogue and Deconstruction. The Gadamer-Derrida Encounter. Evanston 1989; Sil-
verman, Hugh J./Ihde, Don (Hrsg.): Hermeneutics and Deconstruction. Albany 1985; Bertam, 
Georg W.: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der Gegen-
wartsphilosophie. München 2002; Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion. Unter-
suchungen zur Hermeneutik. Verbrück 2003; Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Interpretati-
on. München 1984 und Gessmann, Martin (Hrsg.): Jaques Derrida Hans-Georg Gadamer. Der 
ununterbrochene Dialog. Frankfurt a. M. 2004.

122 Zlatko Valenti5 



ren «Verbindlichkeit im Bestreben nach Verständigung»159, die er in Anleh-
nung an Kants Begriff der Würde deutet. Damit werde, so Derrida, ein Maßstab 
eingeführt, der den Verlauf und sogar die Möglichkeit von Streit, Differenz und 
Missverständnis regelt.160

In dieser Setzung erkennt Derrida eine subtile Form von Aneignung: In-
dem Gadamer Verständigung so stark in den Vordergrund rücke, laufe sein 
Modell Gefahr, das Verstandene unterzuordnen und die Andersheit des Gegen-
übers zu nivellieren. Wo Gadamer vom Gelingen des Gesprächs spricht, sieht 
Derrida daher eine hermeneutische Vereinnahmung – eine Bewegung, die die 
unvermeidlichen Brüche (réptures) im Prozess des Verstehens überdeckt. Ver-
stehen bedeutet dann nicht mehr, Differenz zuzulassen, sondern Differenz zu 
überformen.

Derrida treibt diesen Gedanken weiter, indem er im «guten Willen» einen 
verborgenen Machtanspruch entdeckt. Für ihn trägt Gadamers Hermeneutik 
Züge eines verschleierten «Willens zur Macht» im Nietzscheanischen Sinn: Der 
Hermeneutiker beanspruche, durch sein Wohlwollen und seine Offenheit das 
Feld des Gesprächs zu beherrschen, indem er dessen Bedingungen vorgibt. So 
erscheine der gute Wille weniger als Bedingung der Möglichkeit von Dialog, 
sondern vielmehr als Instrument der Normierung. Verstehen – so Derrida – 
könne aber niemals auf die Aneignung des Verstandenen hinauslaufen, sondern 
müsse die Unabschließbarkeit, ja die prinzipielle Unerreichbarkeit des Anderen 
anerkennen.161 Ein «wahres» Gespräch müsse deshalb, im Gegensatz zu Gada-
mers Verständnis, nicht auf Einverständnis oder Zustimmung hinauslaufen, 
sondern die Unverfügbarkeit und Fremdheit des Gegenübers respektieren.

Vor diesem Hintergrund kritisiert Derrida an Gadamer den Gebrauch ei-
ner metaphysischen Sprache. Dies zeige sich etwa in der Rede vom «Sinn eines 
Textes», die die prinzipielle Mehrdeutigkeit von Sprache verdecke. Noch deutli-
cher werde dies im Konzept des «wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins», inso-
fern Gadamer annehme, die eigene geschichtliche Prägung reflektieren und 
durchschauen zu können. Damit bleibe seine Hermeneutik, so Derrida, hinter 
der Metaphysikkritik von Nietzsche und Freud zurück, die beide auf unter-
schiedliche Weise gezeigt hätten, dass Selbstdurchsichtigkeit eine Illusion ist.162

In seiner Erwiderung mit dem Titel Und dennoch: Macht des guten Willens 
räumt Gadamer ein, dass ihm manches in Derridas Argumentation unverständ-
lich bleibe: «Aber ich gebe mir Mühe, wie jeder, der einen anderen verstehen 

159 Derrida, Jaques: «Guter Wille zur Macht», in: Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Inter-
pretation. München 1984, S. 56.
160 Vgl. ebd., S. 58.
161 Vgl. ebd., S. 58.
162 Vgl. ebd., S. 57.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 123 



will oder von einem anderen verstanden werden will.»163 Aus dieser Perspektive 
könne er «absolut nicht einsehen», was das Bemühen zu verstehen mit einer 
metaphysischen Sprache164 oder dem kantischen Begriff des guten Willens zu 
tun habe.165 Gadamer entgegnet, dass bereits das Sprechen selbst einen grundle-
genden Willen zum Verstehen voraussetze – auch bei Dekonstruktivisten. 
Wäre dies nicht so, hätte Derrida nicht die Mühe auf sich genommen, seine 
kritischen Fragen zu formulieren. Derridas Verweis auf Nietzsche, der ebenfalls 
kein Einverständnis wolle, lässt Gadamer nicht gelten und kontert: «Dass er 
sich dabei auf Nietzsche beruft, verstehe ich freilich sehr gut. Aber eben, weil sie 
beide gegen sich selbst unrecht haben: Sie reden und schreiben, um verstanden 
zu werden.»166

Damit bringt Gadamer dreierlei zum Ausdruck. Erstens: Verständigung ist 
kein optionaler Zusatz, sondern in jedem Akt des Sprechens und Schreibens 
implizit enthalten – sie ist die unausweichliche Grundlage kommunikativen 
Handelns. Zweitens: Sein Verständnis des guten Willens ist keineswegs kantisch 
zu deuten. Während Kant den «guten Willen» allein durch seine innere Absicht 
und unabhängig von äußeren Beziehungen als wertvoll erachtet, sieht Gadamer 
ihn als dialogisch bestimmt – er existiert nur im Zusammensein mit dem An-
deren und entfaltet sich in Verständigungsprozessen.167 Nicht Kant, sondern 
Platons eumeneis elenchoi ist sein eigentlicher Bezugsrahmen. Dieses platoni-

163 Gadamer, Hans-Georg: «Und dennoch: Macht des guten Willens», in: Forget, Philippe 
(Hrsg.): Text und Interpretation, München 1984, S. 59.
164 Dazu Gadamer: «Es gibt keine Sprache der Metaphysik. Es gibt immer nur die eigene 
Sprache, in der die Begriffsbildungen der metaphysischen Tradition in mannigfaltigen Um-
wandlungen und Überlagerungen weiterleben.» (Gadamer, Hans-Georg: «Frühromantik, 
Hermeneutik, Dekonstruktivismus». In: GW 10, S. 132.).
165 Der Text, auf den sich Derrida in seiner Kritik an Gadamer bezieht, ist der erste Ab-
schnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten: «Es ist überall nichts in der Welt, ja über-
haupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte ge-
halten werden, als allein ein guter Wille. Verstand, Witz, Urteilskraft und wie die Talente des 
Geistes sonst heißen mögen, oder Muth, Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze als Ei-
genschaften des Temperaments sind ohne Zweifel in mancher Absicht gut und wünschens-
werth; aber sie können auch äußerst böse und schädlich werden, wenn der Wille, der von 
diesen Naturgaben Gebrauch machen soll und dessen eigenthümliche Beschaffenheit darum 
Charakter heißt, nicht gut ist […]» (Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. 
Werke. Akademie-Textausgabe, Band IV, Berlin 1973, S. 393.)
166 Gadamer, Hans-Georg: «Und dennoch: Macht des guten Willens», S. 61.
167 Dazu Kant: «Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt oder ausrichtet, nicht 
durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein 
durch das Wollen, d. i. an sich, gut und, für sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit höher 
zu schätzen als alles, was durch ihn zugunsten irgend einer Neigung, ja wenn man will, der 
Summe aller Neigungen nur immer zustande gebracht werden könnte.« (Kant, Immanuel: 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 394.)

124 Zlatko Valenti5 



sche Konzept ziele auf das genaue Gegenteil eines Machtanspruchs ab: «Das 
will sagen: man ist nicht darauf aus, Recht zu behalten und will deshalb die 
Schwächen des anderen aufspüren; man versucht vielmehr, den anderen so 
stark wie möglich zu machen, so daß seine Aussage etwas Einleuchtendes be-
kommt. Solches Verhalten scheint mir für jede Verständigung wesentlich.»168

Drittens: Das Gespräch soll nicht darauf abzielen, die Wahrnehmung des Ge-
genübers einseitig zu steuern, sondern echtes Verstehen und das Aushandeln 
gemeinsamer Verständigung zu fördern. Dies hat, wie Gadamer festhält, nichts 
mit einem «Appell» zu tun, und «am allerwenigsten etwas mit Ethik»169. «Auch 
unmoralische Wesen, bemühen sich, einander zu verstehen. (…) Wer den 
Mund auftut, möchte verstanden werden. »170

Gerade solche Passagen scheinen Derrida in seiner Annahme zu bestäti-
gen, Gadamers Hermeneutik verschleiere lediglich einen verborgenen Machtan-
spruch und diene letztlich der Durchsetzung eigener Interessen. Doch Gadamer 
verkennt die Macht von Interessen im Politischen keineswegs. Er zieht daraus 
jedoch nicht die Konsequenz, den «guten Willen» preiszugeben. Vielmehr be-
tont er, dass selbst dort, wo solidarische Bindungen Menschen überhaupt erst 
zu Gesprächspartnern machen, keineswegs damit zu rechnen ist, «über alle 
Dinge zur Verständigung und zum totalen Einverständnis zu gelangen».171 Eine 
solche Einmütigkeit wäre, so Gadamer, nur in einem niemals endenden Ge-
spräch zwischen zwei Menschen denkbar.

Gerade deswegen beharrt er darauf, dass Verständigung nur möglich 
bleibt, wenn der «gute Wille» nicht preisgegeben wird – und zwar gerade in 
Situationen, in denen widerstreitende Interessen aufeinandertreffen. Auf diesen 
Punkt zugespitzt: Der Verzicht auf den guten Willen wäre für Gadamer ein fa-
tales Signal, weil er nicht nur das Gespräch verunmöglichen, sondern auch die 
Grundlagen politischen Zusammenlebens untergraben würde.

Der gute Wille jenseits des Harmoniepostulats
Neben Derrida ist auch die Kritik der Philosophin Theresa Orozco an Gadamer 
ein aufschlussreiches Beispiel, um den Charakter des guten Willens bei Gada-
mer zu verdeutlichen. Orozco hat in der Forschung eine besonders scharfe Kri-
tik formuliert, indem sie Gadamers Schriften aus den 1930er und 1940er Jahren 
untersucht und ihm vorwirft, mit seiner Platon-Interpretation autoritäre Struk-
turen begünstigt zu haben. Insbesondere in Gadamers Deutung, wonach die 
«rechte Ordnung» auf eine «Übereinstimmung aller und eine Zustimmung al-
ler zu dem Tun der Herrschenden» hinauslaufe, erkennt sie einen «gedämpften 

168 Gadamer, Hans-Georg: «Und dennoch: Macht des guten Willens», S. 59.
169 Ebd., S. 59.
170 Ebd.
171 Ebd., S. 61.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 125 



Nachhall der Faszination des Faschismus»172. Pointiert fasst sie diesen Vorwurf 
zusammen: «Es ist diese Orientierung an einer diktatorischen ‹Harmonie› als 
utopische Gesellschaftsordnung, die den Kern der politischen Philosophie Ga-
damers ausmacht.»173

Damit deckt Orozco denselben Grundzug auf, den auch Derrida kritisiert: 
das Postulat einer Harmonie, das Differenz überdeckt und in letzter Konse-
quenz einen Machtanspruch impliziert. Doch während Derrida diesen Zug als 
metaphysische Selbsttäuschung interpretiert, richtet Orozco den Blick auf die 
politische Dimension. Ihre Kritik verschärft den Vorwurf, indem sie in Gada-
mers Harmonieideal nicht nur eine theoretische Verdeckung von Differenz, 
sondern eine konkrete Nähe zu autoritären Ordnungsmodellen erkennt. So er-
scheinen beide Lesarten als komplementäre Varianten einer gemeinsamen Dia-
gnose: Gadamers Hermeneutik gründet auf einem Harmoniepostulat, das ent-
weder als metaphysische Illusion (Derrida) oder als politisch-herrschaftliche 
Gefahr (Orozco) verstanden werden kann.

Dennoch ist der Einwand von Orozco aufschlussreich, nicht etwa, weil er 
zutreffen würde, sondern vielmehr, weil er die Möglichkeit bietet, den Charak-
ter des guten Willens noch präziser zu fassen. Denn Gadamers Platon-Interpre-
tation geht gerade nicht im Streben nach Harmonie oder Einverständnis auf. 
Orozcos Kritik würde nur dann greifen, wenn Gadamer – wie Karl Popper in 
seiner vehementen Ablehnung der platonischen Staatsentwürfe174 – tatsächlich 
eine Handlungsanweisung für die reale Politik in Platons Schriften erkennen 
wollte. Gadamer verfolgt jedoch ausdrücklich das Gegenteil : Er deutet die pla-
tonischen Entwürfe als ein «Denken in Utopien». Damit ist nicht gemeint, den 
Texten mit bloßer Zustimmung oder Ablehnung zu begegnen, wie Popper es 
offensichtlich tat, sondern sie als «Vernunftspiele» zu begreifen, die zum ge-
meinsamen Nachdenken und zur kritischen Prüfung von Ideen anleiten.175 Pla-
tons Dialektik zielt für Gadamer folglich gerade nicht auf die Verwirklichung 
diktatorischer Harmonie, sondern auf ein fortwährendes Gespräch, in dem Dif-
ferenzen sichtbar werden und zugleich ausgehalten werden müssen.

172 Orozco, Teresa: Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-Zeit. Ber-
lin 1995, S. 232.
173 Ebd.
174 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: «Platos Denken in Utopien». In: GW 7. Gadamer setzt sich 
in diesem Text mit Karl Poppers berühmter Kritik an Platons Staatsentwurf auseinander und 
stellt fest: «Das ‹Denken in Utopien› will gerade nicht Utopisches als Wirkliches oder zu Ver-
wirklichendes bieten, sondern das nie vollendbare Gespräch der denkenden Seele mit sich ins 
Unbedingte hinein ausziehen.» (Ebd., S. 283.) Gadamer richtet diese Überlegung ausdrücklich 
gegen Karl Popper, dessen Deutung Platons als Begründer totalitärer Denkweisen er in die-
sem Text zurückweist.
175 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: «Platos Denken in Utopien», S. 288.

126 Zlatko Valenti5 



So wendet sich Gadamer entschieden gegen die Vorstellung, Politik könne 
auf einem Harmoniepostulat beruhen. «Für die Herrschaftsformen der Staaten 
jedenfalls gilt», betont er, «daß jedes Harmoniepostulat zwischen Menschen 
und Staaten unrealistisch ist, weil jede Form der Macht […] auf die Steigerung 
ihrer eigenen Macht gerichtet ist.»176 An die Stelle eines totalitären Harmo-
nieideals tritt bei Gadamer vielmehr die Anerkennung von Gegensätzen, Inter-
essenkonflikten und Machtansprüchen.

Damit wird deutlich: Der gute Wille bedeutet bei Gadamer nicht, Diffe-
renzen zugunsten einer vermeintlichen Harmonie einzuebnen, sondern viel-
mehr, sie dialogisch auszuhalten. Er ist die Haltung, die Verständigung auch 
dort möglich macht, wo Gegensätze bestehen bleiben. Genau hierin grenzt sich 
Gadamers Hermeneutik von politischen Ideologien ab, die den Widerspruch 
auslöschen wollen. Verständigung ist bei ihm nur in der Anerkennung von Dif-
ferenz möglich. Gerade im demokratischen Kontext wird dieses Verständnis 
zentral : Der Kompromiss erscheint in diesem Licht nicht als unvollkommene 
Lösung oder bloßes Zugeständnis, sondern als Ausdruck höchster Vollendung 
politischer Verständigung, die Differenzen fruchtbar macht, ohne sie in eine 
Schmittsche Freund-Feind-Logik zu radikalisieren. Politisches Verstehen ist so-
mit weniger die Aufhebung des Konflikts als vielmehr die Fähigkeit, ihn in pro-
duktive Bahnen zu lenken – im Bewusstsein, dass das «unendliche Gespräch» 
nie zur völligen Auflösung des Dissenses gelangt, sondern diesen als Teil demo-
kratischer Ordnung anerkennt.

Der gute Wille jenseits von Überlegenheit und Unterordnung
Nachdem gezeigt wurde, dass der «gute Wille» weder als Ausdruck eines 
Machtanspruchs noch als Harmoniepostulat zu verstehen ist, lässt sich in der 
Debatte zwischen Hermeneutik und Ideologiekritik ein letztes Charakteristi-
kum dieses Begriffs herausarbeiten – auch wenn er in der Debatte nicht aus-
drücklich im Zentrum stand. Was Gadamer zuvor im Konflikt mit Derrida als 
hermeneutische Grundhaltung im Gespräch und in der Öffentlichkeit verteidigt 
hatte, erhält in der Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas eine politische 
Zuspitzung. Hier zeigt sich, dass der gute Wille nicht darin besteht, dass ein 
Gesprächspartner dem anderen überlegen wäre und dieser – gleichsam abhän-
gig – auf seine Hilfe angewiesen. Er beruht vielmehr auf der Anerkennung der 
Gleichrangigkeit und auf dem Eingeständnis, dass sich das, was sich letztlich als 
das Tunliche herausbildet, erst im Ausgang eines potenziell unendlichen Ge-
sprächs zeigt. Dieses Gespräch zielt nicht auf eine vorweggenommene Harmo-
nie, sondern läuft immer wieder darauf hinaus, den anderen von der eigenen 
Ansicht zu überzeugen. Gerade hierin sieht Gadamer die wesentlichen Funktio-

176 Gadamer, Hans-Georg: Lob der Theorie. Frankfurt a. M. 1983, S. 115.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 127 



nen der Rhetorik, die er – wie sich gleich zeigen lässt – im Gegensatz zu Ha-
bermas betont und verteidigt.

Habermas hingegen wirft Gadamers Hermeneutik vor, dass das Gespräch, 
wie sie es versteht, in eine «Hypostasierung des Überlieferungszusammen-
hangs» münde und dadurch Formen systematisch verzerrter Kommunikation 
nicht aufdecken könne. So würden bestehende Vorurteile und Machtasymme-
trien nicht kritisch hinterfragt, sondern fortgeschrieben, und jede Möglichkeit 
revolutionärer Veränderung im Ansatz erstickt. Ein Beleg dafür sei Gadamers 
Autoritätsbegriff, der Autorität mit Erkenntnis gleichsetze.177 Damit unterstelle 
Gadamer, «dass sich die legitimierende Anerkennung und das Autorität be-
gründende Einverständnis gewaltlos einspielen»178. Diese Voraussetzung hinter-
frage er jedoch nie kritisch, womit er die Möglichkeit verkenne, den «Anspruch 
der Traditionen»179 mithilfe einer emanzipatorischen «Kraft der Reflexion»180

zurückzuweisen. Damit stoße der hermeneutische Universalismus «gleichsam 
von innen an Wände des Traditionszusammenhangs»181 und damit an seine ei-
gene Grenze. Er bliebe nur dann haltbar, wenn Tradition sowohl als Ort von 
Wahrheit wie von Unwahrheit, von Verständnis wie von Gewalt verstanden 
würde.182

Genau hier müsse Hermeneutik nach Habermas in Ideologiekritik überge-
hen: Nur so könne sie jene Mechanismen aufdecken, die Kommunikation un-
bemerkt zur Pseudokommunikation deformieren. Ein Beispiel für eine solche 
«Tiefenhermeneutik»183 erkennt Habermas in der Psychoanalyse: So wie der 
Therapeut unbewusste psychische Prozesse des Patienten enthüllt, um dessen 
Zwangsverhalten zu therapieren, soll der Sozialforscher gesellschaftliche Herr-
schaftsverhältnisse offenlegen, um einen Prozess gesellschaftlicher «Heilung» 
einzuleiten.

Habermas begründet die Übertragung des Arzt-Patient-Verhältnisses auf 
gesellschaftliche Zusammenhänge damit, dass «jeder Konsensus, in dem 
Sinnverstehen terminiert, grundsätzlich unter dem Verdacht [steht], pseudo-
kommunikativ erzwungen zu sein».184 Wer, wie Gadamer, auf «guten Willen», 
Gesprächsgemeinschaft und ein tragendes Einverständnis setze, ohne Verzer-
rungen und Zwangsmechanismen zu berücksichtigen, gebe sich einer Verblen-

177 Vgl. Habermas: Jürgen: «Zu Gadamers ‹Wahrheit und Methode›», in: Apel, Karl-Otto 
u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 49.
178 Habermas, Jürgen: «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik». In: Apel, Karl-Otto 
u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 156.
179 Habermas, Jürgen: «Zu Gadamers ‹Wahrheit und Methode›», S. 49.
180 Ebd., S. 48.
181 Ebd., S. 52.
182 Vgl. Habermas, Jürgen: «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik», S. 153.
183 Ebd., S. 145 ff.
184 Habermas, Jürgen: Zur Logik der Sozialwissenschaften. Frankfurt a. M. 1985, S. 361.

128 Zlatko Valenti5 



dung hin, die sich «im Schein des faktischen Verständigseins»185 der Herrschaft 
des Bestehenden verschreibe. Nur eine «kritisch über sich aufgeklärte Herme-
neutik, die zwischen Einsicht und Verblendung differenziert»186, könne den fal-
schen Konsens im Lichte des «wahren» enttarnen.

Was versteht Habermas unter einem «wahren» Konsens? Er knüpft ihn an 
das «Prinzip vernünftiger Rede», wonach Wahrheit erst dann gesichert sei, wenn 
sie «unter den idealisierten Bedingungen unbeschränkter und herrschaftsfreier 
Kommunikation erzielt worden wäre und auf Dauer behauptet werden könn-
te»187. Dieser «wahre» Konsens schließt nach Habermas die Idee des «wahren Le-
bens» und die «Idee der Mündigkeit» ein.188 Dort, wo die ideale Sprechsituation 
nicht gewährleistet ist, ist der Begriff des «wahren Lebens» für Habermas nicht 
anwendbar.

Gadamers Reaktion auf Habermas’ Kritik konzentriert sich auf dessen An-
spruch, einen «falschen» von einem «wahren» Konsens in der Praxis sozialer 
Kommunikation unterscheiden zu können. Die Forderung, die Hermeneutik 
müsse sich zu einer «Tiefenhermeneutik» nach dem Vorbild der Psychoanalyse 
weiterentwickeln, hält Gadamer für problematisch. Denn das psychoanalytische 
Gespräch basiere auf einer spezifischen Konstellation: «Im Falle der Psychoana-
lyse ist im Leiden und im Heilungswunsch des Patienten eine tragende Grund-
lage für das therapeutische Handeln des Arztes gegeben, der seine Autorität 
einsetzt und nicht ohne Nötigung die verdrängten Motivationen aufzuklären 
drängt. Dabei ist eine freiwillige Unterordnung des einen unter den anderen die 
tragende Basis.»189

Genau dieser Ausgangspunkt fehle im gesellschaftlichen und politischen 
Bereich, weswegen die soziale Kommunikation grundlegend anders gelagert sei 
als ein therapeutisches Gespräch. Die Psychoanalyse setze nämlich einen Pati-
enten voraus, der sich bereitwillig in Behandlung begibt, so Gadamer: Niemals 
wird eine psychoanalytische Behandlung Erfolg haben, wenn jemand widerstre-
bend und widerwillig […] diesen Weg geht.»190 Im sozialen Leben hingegen sei 
der «Widerstand des Gegners und der Widerstand gegen den Gegner eine ge-
meinsame Voraussetzung aller».191 Dieser Widerstand stamme jedoch nicht aus 
einer «Neurose» oder «Verblendung», sondern beruhe nach Gadamer «auf 
dem Unterschied der Interessenlagen und der Verschiedenartigkeit der Erfah-

185 Ebd., S. 361.
186 Habermas, Jürgen: «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik», S. 154.
187 Ebd.
188 Vgl. ebd., S. 155.
189 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», in: In: Apel, Karl-Otto u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und 
Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 308.
190 Gadamer, Hans-Georg: Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, 1976, S. 66.
191 Gadamer; Hans-Georg: «Replik», S. 308.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 129 



rungen».192 Ob ein Dissens überwindbar sei oder nicht, erweise sich erst im 
Verlauf des Gesprächs – und selbst ein Scheitern bleibe stets vorläufig. «Hier 
von Verblendung zu sprechen», so Gadamer, «würde den Alleinbesitz der rich-
tigen Überzeugung voraussetzen. Diesen zu behaupten, dürfte wohl eine eigene 
Art von Verblendung sein.»193

Dass Habermas den Sozialforscher zum «Sozialtherapeuten» stilisieren wolle, 
der – getragen von der Idee des «wahren Lebens» – die Pathologien einer Gesell-
schaft entlarvt, bezeichnet Gadamer als schief. Gadamer hält den Anspruch für 
schief, seine Mitmenschen darüber belehren zu wollen, dass ihre Argumente das 
Ergebnis eines Verblendungszusammenhangs seien und gleichzeitig zu behaupten, 
von all den Zwängen befreit zu sein, die bei anderen diagnostiziert werden.194

«Dasselbe Ideal der Vernunft», so Gadamer, «das jeden Überzeugungsversuch lei-
ten muss, von wessen Seite auch immer es ausgehe, verbietet zugleich, dass einer 
für sich selber die rechte Einsicht in des anderen Verblendung in Anspruch 
nimmt.»195

Folglich gilt für Gadamer, dass das psychoanalytische Hinterfragen der Aus-
sagen eines Gegenübers auf den therapeutischen Kontext beschränkt bleibt. Au-
ßerhalb dieses Rahmens sind Analytiker und Analysand gleichberechtigte Teilneh-
mer an einer sozialen Gesprächsgemeinschaft und damit vor dieselbe Aufgabe 
gestellt, sich miteinander zu verständigen. Würde der Psychoanalytiker auch im 
Alltag auf seine therapeutische Autorität pochen, indem er jede Aussage des Ge-
genübers weiterhin auf «eigentliche» Bedeutungen abklopft, würde er sich – so 
Gadamer – als sozialer «Spielverderber» erweisen, «dem man aus dem Wege 
geht».196

Habermas verkenne diese Grenze, wenn er die neurotische Kommunikati-
onsstörung zum gesamtgesellschaftlichen Paradigma erkläre. Hinter seiner The-
se, dass jedes gesellschaftliche Bewusstsein, welches sich mit den herrschenden 
Verhältnissen abfindet, automatisch deren Zwangscharakter stütze, sieht Gada-
mer eine «nicht selber zur Diskussion gestellte Voraussetzung»197 des Ideologie-
kritikers. In einem späteren Gespräch fasst Gadamer diesen Kritikpunkt in die 
prägnante Formulierung: «Mir fehlte an der Ideologiekritik die Ideologiekritik 
an der Ideologiekritik.»198

192 Ebd., S. 306 f.
193 Ebd., S. 307.
194 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: «Semantik und Hermeneutik». In: GW 2, S. 182.
195 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 315 f.
196 Gadamer, Hans-Georg: «Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik». In: GW 2, S. 250.
197 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 292.
198 Barkhausen, Cord: «Interview. Cord Barkhausen spricht mit Hans-Georg Gadamer», 
in: Sprache und Literatur in Wissenschaft und Unterricht. Paderborn/München 1986, S. 97.

130 Zlatko Valenti5 



Für Gadamer ist es daher ein Zeichen «erschreckender Irrealität»199, wenn 
Habermas in diesem Zusammenhang der Rhetorik einen Zwangscharakter at-
testiert, den es durch ein «rationales zwangsfreies Gespräch» zu überwinden 
gelte.200 So zu tun, als ob Rhetorik im politischen Raum entbehrlich wäre, wi-
derspreche nach Gadamer allen politischen Gegebenheiten. Was politische Pra-
xis nach Gadamer auszeichnet, ist vielmehr, dass jeder «subjektiv glaubt zu wis-
sen, dass das, was er für das Wahre hält, wahr ist; aber andere davon zu 
überzeugen, macht erst politische Realität aus».201 Redekunst als solche mit Un-
vernunft oder Zwang gleichzusetzen, greife zu kurz. Vielmehr seien «alle sozia-
len und politischen Willensbekundungen […] vom Aufbau gemeinsamer Über-
zeugungen durch Rhetorik abhängig […]»202. Daher enthalte jede politische 
Meinungsbildung «an irgendeinem Punkte ein Moment der Zustimmung».203

Kurz: Wer seine Ansicht politisch durchsetzen wolle, müsse andere überzeu-
gen204 – was wiederum die Möglichkeit einschließt, «dass die Gegenüberzeu-
gung recht haben könnte».205

Gerade diese Offenheit übersieht nach Gadamer die an der Psychoanalyse 
orientierte Ideologiekritik, wenn sie den Sozialtherapeuten zum «Inhaber der 
Publizitätsmittel und der von ihm prätendierten Wahrheit mit der Gewalt des 
Meinungsmonopols»206 ausstattet. «Marx, Mao und Marcuse», merkt Gadamer 
an, «– die man an manchen Maueranschriften vereinigt finden kann – haben 
ihre Popularität gewiss nicht dem ‹rationalen zwangsfreien Gespräch› zu ver-
danken …»207.

Der gute Wille als Grundlage gelingender Verständigung
Der Logik realpolitischer Modelle, die – von Thukydides über Machiavelli und 
Hobbes bis hin zu Kissinger – Politik primär als Durchsetzung von Macht und 
Interessen begreifen, stellt Gadamers Hermeneutik ein alternatives Paradigma 
entgegen. Verständigung erscheint hier nicht als taktisches Mittel im Spiel der 
Kräfte, sondern als Teilnahme am Spiel des Verstehens. Dieses hermeneutische 
Spiel zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sein Ausgang – wie bei jedem ech-
ten Spiel – unbestimmt bleibt. In dieser Offenheit liegt für Gadamer die Vor-
aussetzung für eine Horizontverschmelzung, die ein vertieftes Verständnis des 

199 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 314.
200 Vgl. ebd.
201 Grosser, Claus: Verfall der Philosophie. Hamburg 1971, S. 230.
202 Gadamer, Hans-Georg: «Replik», S. 316.
203 Ebd., S. 315.
204 Vgl. ebd., S. 316.
205 Ebd., S. 316 f.
206 Ebd., S. 315.
207 Gadamer, Hans-Georg: «Nachwort zur 3. Auflage». In: GW 2, S. 466.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 131 



Gegenübers ermöglicht und neue politische Möglichkeiten eröffnet. Wer sich 
darauf einlässt, nimmt das von Gadamer betonte «Wagnis»208 in Kauf, verän-
dert zu werden und eine neue Erfahrung zu machen. Wer sich jedoch verwei-
gert, die Regeln nach Belieben beugt oder Verständigung nur dann zulässt, 
wenn sie den eigenen Interessen dient, kann mit Gadamer als «politischer 
Spielverderber» gelten – als Vertreter jener trasymachischen Logik, die das Ge-
spräch auf ein bloßes Kräftemessen reduziert. Die Gegenwart bietet – ohne sie 
im Einzelnen aufzuführen – genügend Beispiele für solche Figuren.

Ein historisches Beispiel gelungener Verständigung, eines «echten Ge-
sprächs» im Sinne Gadamers, bietet die deutsch-französische Verständigung 
zwischen Konrad Adenauer und Charles de Gaulle nach 1945. Sie beruhte nicht 
allein auf nüchternen Machtkalkülen, sondern auf dem Wagnis eines echten, 
ergebnisoffenen Dialogs. Beide verband die Überzeugung, dass die «Erbfeind-
schaft»209 überwunden werden musste, und der Wille, durch enge persönliche 
Begegnungen Vertrauen zu schaffen. In dieser Haltung spiegelt sich Gadamers 
Gedanke vom Dialog als Ort der Verwandlung: Jeder brachte seine historisch 
geprägte Sichtweise ein und war zugleich bereit, sich im Prozess zu öffnen.210

208 Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als praktische Philosophie». In: ders.: Vernunft 
im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976, S. 106.
209 Nach dem Zweiten Weltkrieg verfasste Alexander Kojève ein Memorandum, in dem 
er – im Geiste der fortbestehenden «Erbfeindschaft» – eine entschiedene Haltung gegenüber 
Deutschland forderte. Unter dem Titel L’Empire latin. Esquisse d’une doctrine de la politique 
française (Das Lateinische Reich. Skizze einer Doktrin französischer Außenpolitik) legte er 
seine Überlegungen im August 1945 Charles de Gaulle vor, um ihn und die französische Öf-
fentlichkeit für die «Deutsche Gefahr» zu sensibilisieren. Er entwarf die Vision eines «Lateini-
schen Reichs» – einer politischen und wirtschaftlichen Allianz zwischen Frankreich, Italien 
und Spanien als Gegengewicht zu Deutschland und der angelsächsischen Welt. Der Schlüssel 
zu dieser Konzeption war für ihn de Gaulle selbst. In der «lateinischen Idee», so Kojève, ver-
körpere sich Frankreichs Streben nach Autonomie und Größe – und kein anderer Staats-
mann jener Zeit stehe so sehr für grandeur und Unabhängigkeit wie de Gaulle. Ziel des Me-
morandums war es, den General für diese geopolitische Perspektive zu gewinnen. Dass ein so 
einflussreicher Philosoph wie Kojève diese Position vertrat, zeigt, wie tief die Vorstellung ei-
ner fortdauernden Rivalität mit dem ehemaligen Kriegsgegner in den intellektuellen Eliten 
Frankreichs verankert war. (Vgl. Lepenies, Wolf: Die Macht am Mittelmeer. Französische 
Träume von einem anderen Europa. München 2016, S. 15 ff. Das vollständige Memorandum 
findet sich unter: https://web.archive.org/web/20081230183806/http://www.hoover.org/publica 
tions/policyreview/3436846.html. Letzter Zugriff : 21. September 2022).
210 Die Offenheit Adenauers zeigt sich eindrucksvoll in seinen Memoiren, in denen er sein 
erstes Treffen mit de Gaulle beschreibt: «De Gaulle entsprach in keiner Weise den Auffassun-
gen, die man in den vergangenen Monaten aus der Lektüre der Presse erhalten mußte. Er war 
ein völlig anderer Mann, als ihn unsere Presse, aber nicht nur unsere Presse, dargestellt hatte. 
Persönlich wirkte er sehr frisch. Als Politiker gewann ich aus den Unterredungen nicht den 
Eindruck eines Nationalisten, als der er stets abgestempelt wurde. De Gaulle war sehr gut 

132 Zlatko Valenti5 

https://web.archive.org/web/20081230183806/http://www.hoover.org/publications/policyreview/3436846.html
https://web.archive.org/web/20081230183806/http://www.hoover.org/publications/policyreview/3436846.html


«Ich weiß nicht, warum, Herr Bundeskanzler», bekannte de Gaulle nach einem 
Treffen, «aber es ist so: Nach jedem Gespräch mit Ihnen ist mir wieder leichter 
ums Herz.»211 Dieses Wort beschreibt genau jene Erfahrung, die Gadamer mit 
dem Spiel als Modell des Verstehens kennzeichnet: «Denn Aufgehen im Spiel, 
diese ekstatische Selbstvergessenheit, wird nicht so sehr als ein Verlust des 
Selbstbesitzes erfahren, sondern positiv als freie Leichtigkeit einer Erhebung 
über sich selbst.»212

Indem Adenauer und de Gaulle in Colombey-les-Deux-Églises und bei 
zahlreichen weiteren Begegnungen gezielt Vorurteile abbauten und gemeinsame 
Interessen herausarbeiteten, trugen sie maßgeblich dazu bei, die von Feindselig-
keit geprägte Haltung ihrer Völker zu verändern – trotz erheblicher Skepsis im 
eigenen Land und in der internationalen Politik.213 So entstand das «historische 
Wunder»214, wie de Gaulle die Verständigung nannte. Dieses «Wunder» war 
nichts weniger als jene Horizontverschmelzung, die Gadamer als Markstein ge-
lungenen Verstehens beschreibt. Ihre Kraft zeigt sich bis in die Gegenwart: im 
Élysée-Vertrag von 1963 und in der anhaltenden deutsch-französischen Freund-
schaft, die spätere Generationen die Gründe für alte Feindseligkeiten hat ver-
gessen lassen. In diesem Sinne gilt die deutsch-französische Annäherung als ex-
emplarisches Beispiel eines «gelungenen Gesprächs». Denn, wie Gadamer 
hervorhebt: «Ein gelungenes Gespräch ist von der Art, dass man nicht wieder 
zurückfallen kann in den Dissensus, aus dem es sich entzündete.»215

unterrichtet über die gesamte außenpolitische Lage, insbesondere war er sich der großen Be-
deutung des Verhältnisses zwischen Frankreich und Deutschland für diese beiden Länder und 
für Europa und damit auch für die ganze Gestaltung der Verhältnisse in der Welt bewußt.» 
(Adenauer, Konrad: Erinnerungen 1955–1959. Stuttgart 1972, S. 425.).
211 Kusterer, Hermann: Der Kanzler und der General. Stuttgart 1995, S. 5.
212 Gadamer, Hans-Georg: «Zur Problematik des Selbstverständnisses». In: GW 2, S. 129.
213 Die Unterzeichnung des Élysée-Vertrags (1963) stieß national wie international auf Kri-
tik, insbesondere wegen möglicher Auswirkungen auf das transatlantische Bündnis und die 
europäische Integration. (Vgl. Lappenküper, Ulrich: Die deutsch-französischen Beziehungen 
1949–1963. Von der «Erbfeindschaft» zur «Entente élémentaire». Band 1: 1949–1958. [Quel-
len und Darstellungen zur Zeitgeschichte, Bd. 49/I]. München 2001).
214 De Gaulle, Charles: Memoiren der Hoffnung. Die Wiedergeburt, Wien/München/Zürich 
1971, S. 429.
215 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: GW 2, S. 188.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 133 



III. Schlussbetrachtung oder die Frage nach 
dem «richtigen» politischen Verstehen

Ziel dieses Textes war es, aus Gadamers Hermeneutik einen eigenständigen Begriff 
des politischen Verstehens zu gewinnen und damit das bislang wenig ausgeschöpfte 
Potenzial seines Ansatzes für die politische Theorie sichtbar zu machen. Aus-
gangspunkt war die exemplarische Bedeutung des juristischen Verstehensvor-
gangs, aus dem sich eine Grundstruktur des Verstehens ergibt, die aus drei Elemen-
ten besteht: das Allgemeine, das Besondere und die Vermittlung, welche das 
Allgemeine auf das Besondere anwendet. Diese am juristischen Verstehen exem-
plifizierte Struktur trägt – so die Hauptthese – auch das politische Verstehen: Po-
litische Akteure beziehen normative Zielvorstellungen auf konkrete Situationen. 
Vor diesem Hintergrund wurde eine Grundstruktur politischen Verstehens entwi-
ckelt, indem die einzelnen Elemente im Ausgang von Gadamers Hermeneutik po-
litisch bestimmt wurden. Das Allgemeine wurde als Bezug auf normative Rahmen-
bedingungen wie Verfassungen oder politische Ideen bestimmt, die politische 
Akteure zu verwirklichen suchen. Das Besondere bezeichnet die jeweiligen Kontex-
te – den konkreten Fall der Gegenwart –, und die Vermittlung besteht in der sach-
gemäßen Anwendung des einen auf das andere durch eben diese Akteure.

Dieser Vermittlungsvorgang, so wurde gezeigt, vollzieht sich dabei nicht 
im luftleeren Raum, sondern unter den Bedingungen von Geschichtlichkeit und 
Gestimmtheit. Mit Gadamers Begriff der Wirkungsgeschichte wurde gezeigt, 
dass politisches Handeln durch Traditionen und Erfahrungen vorgeprägt ist ; 
zugleich ist jedes Verstehen gestimmt: Vorurteile strukturieren, was wir sehen, 
Stimmungen bestimmen, wie wir es wahrnehmen. Um diese Gegenwartsdimen-
sion zu erfassen, wurde das Konzept eines wirkungsgestimmten Bewusstseins 
eingeführt. Es hebt die doppelte Situiertheit politischen Verstehens hervor – 
verwurzelt in der Geschichtlichkeit, geprägt von der Gestimmtheit – und be-
zeichnet zugleich eine reflexive Haltung: das Bewusstsein, die eigene Gegen-
wartsstimmung zu prüfen und zu fragen, ob das durch sie nahegelegte Verste-
hen der politischen Wirklichkeit angemessen ist.

Das Gelingen politischer Vermittlung – zwischen Allgemeinem und Be-
sonderem – wurde an eine praktische Fähigkeit geknüpft, die in Anlehnung an 
Gadamers Hermeneutik mit drei hermeneutisch-politischen Leitbegriffen um-
schrieben wurde: phronwsis (politische Klugheit), sensus communis (Gemein-
sinn) und eumeneia (guter Wille). Diese markieren ein praktisches Urteilsver-
mögen, das Angemessenheit im politischen Verstehen ermöglicht. Daraus folgt: 
Ein für alle Zeiten «richtiges» politisches Verstehen ist bei Gadamer nicht zu 
finden. Politisches Verstehen ist situativ; was gestern galt, kann heute unter ver-
änderter Stimmungslage oder im Licht neuer geschichtlicher Bezüge unange-
messen sein. Methodisch gesichert ist dieses Verstehen nicht; eine strenge Me-
thodik liefe auf eine «Selbstauslöschung» des Individuums hinaus und wäre im 

134 Zlatko Valenti5 



Politischen kontraproduktiv. Gefordert ist vielmehr ein situationssensibles Ge-
spür, das kein Auslöschen, sondern ein Hineinversetzen in die jeweilige Kon-
stellation der politischen Wirklichkeit ermöglicht und damit die Voraussetzung 
eines angemessenen politischen Verstehens schafft. Wer bei Gadamer nach ei-
nem methodischen Kriterium zur Unterscheidung von «richtigem» und «fal-
schem» politischen Verstehen sucht, wird daher enttäuscht.

Was bleibt, ist das unendliche Gespräch: kein herstellbares, methodisch 
kontrollierbares Verfahren, sondern ein offener, dynamischer Prozess, dessen 
Gelingen nicht garantiert, wohl aber zu erstreben ist. Wie der freiheitliche, sä-
kularisierte Staat von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann 
(Böckenförde-Diktum), so lebt politisches Verstehen von Bedingungen, die sich 
nicht erzwingen lassen. Wo Verständigung erzwungen wird, verliert sie ihren 
Sinn und degeneriert zur thrasymachischen Durchsetzung von Machtinteres-
sen. Sich der Unabschließbarkeit politischen Verstehens bewusst zu sein und 
dennoch beharrlich nach Verständigung zu streben, unterscheidet den Gadame-
rianer vom politischen Spielverderber.

Literaturverzeichnis
Adenauer, Konrad: Erinnerungen 1955–1959. Stuttgart 1972. 
Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik. Vel-

brück 2003. 
Aristoteles: Nikomachische Ethik. Übers. von Olof Gigon. München 1972. 
Aristoteles: Eudemische Ethik. Übers. und kommentiert von Franz Dirlmeier. 4., gegenüber 

der 3. durchgesehenen, unveränderte Auflage. Berlin 1984. 
Aristoteles: Rhetorik. Übers. und erläutert von Christof Rapp. Bd. 2. Darmstadt 2002.
Aubenque, Pierre: Der Begriff der Klugheit bei Aristoteles. Hamburg 2007.
Barkhausen, Cord: «Interview». In: Sprache und Literatur in Wissenschaft und Unterricht. Pa-

derborn/München 1986, S. 90–100.
Berlin, Isaiah: Wirklichkeitssinn. Ideengeschichtliche Untersuchungen. Berlin 1998.
Bendikowski, Tillmann: Sommer 1914. Zwischen Begeisterung und Angst – wie Deutsche den 

Kriegsbeginn erlebten. München 2014.
Bertram, Georg W.: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der 

Gegenwartsphilosophie. München 2002.
Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Die Rechtsauffassung im kommunistischen Staat. München 

1967.
Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Wissenschaft – Politik – Verfassungsgericht. Frankfurt a. M. 

1971.
Bollnow, Otto Friedrich: Dilthey. Stuttgart 1955.
Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Frankfurt a. M. 1956.
Chen, Albert H. Y.: Constitutional Courts in Asia. Cambridge 2018.
Cicero: Der Staat. Hrsg. und übers. von Karl Büchner. München 1987.
Ciompi, Luc / Endert, Elke: Gefühle machen Geschichte. Die Wirkung kollektiver Emotionen 

von Hitler bis Obama. Göttingen 2011.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 135 



De Gaulle, Charles: Memoiren der Hoffnung. Die Wiedergeburt 1958–1962. Wien/München/ 
Zürich 1971.

Derrida, Jacques: «Guter Wille zur Macht». In: Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Interpreta-
tion. München 1984, S. 56–58.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Frank-
furt a. M. 1981.

Dilthey, Wilhelm: Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. Erste Hälfte: Ab-
handlungen zur Grundlegung der Geisteswissenschaften. Hrsg. von Georg Misch. Leipzig 
1924.

Dilthey, Wilhelm: Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. Zweite Hälfte: 
Abhandlungen zur Poetik, Ethik und Pädagogik. Hrsg. von Georg Misch. Leipzig 1924.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Hrsg. von 
Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin 1927.

Dilthey, Wilhelm: Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie. 
Hrsg. von Bernhard Groethuysen. Leipzig/Berlin 1931.

Fetscher, Iring (Hrsg.): Pipers Handbuch der politischen Ideen. München, ab 1985.
Forget, Philippe (Hrsg.): Text und Interpretation. München 1984.
Fuchs, Thomas: «Zur Phänomenologie der Stimmungen». In: Meyer-Sickendiek, Burkhard/ 

Reents, Friederike (Hrsg.): Stimmung und Methode. Tübingen 2013, S. 17–33.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneu-

tik. Tübingen 1990.
Gadamer, Hans-Georg: «Replik». In: Apel, Karl-Otto u. a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideolo-

giekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 283–317.
Gadamer, Hans-Georg: Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976.
Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als praktische Philosophie». In: ders.: Vernunft im 

Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt a. M. 1976, S. 78–109.
Gadamer, Hans-Georg: «Über die Planung der Zukunft». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Her-

meneutik II. Tübingen 1993, S. 155–173.
Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneu-

tik II. Tübingen 1993, S. 184–198.
Gadamer, Hans-Georg: «Klassische und philosophische Hermeneutik». In: Gesammelte Wer-

ke, Bd. 2: Hermeneutik II. Tübingen 1993, S. 92–120.
Gadamer, Hans-Georg: «Hermeneutik als theoretische und praktische Aufgabe». In: Gesam-

melte Werke, Bd. 2: Hermeneutik II. Tübingen 1993, S. 301–318.
Gadamer, Hans-Georg: «Semantik und Hermeneutik». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Herme-

neutik II. Tübingen 1993, S. 174–183.
Gadamer, Hans-Georg: «Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik». In: Gesammelte Wer-

ke, Bd. 2: Hermeneutik II. Tübingen 1993, S. 232–250.
Gadamer, Hans-Georg: «Die Universalität des hermeneutischen Problems». In: Gesammelte 

Werke, Bd. 2: Hermeneutik II. Tübingen 1993, S. 219–231.
Gadamer, Hans-Georg: «Nachwort zur 3. Auflage». In: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneu-

tik II. Tübingen 1993, S. 449–478.
Gadamer, Hans-Georg: «Platos Denken in Utopien». In: Gesammelte Werke, Bd. 7: Griechi-

sche Philosophie I. Tübingen 1981, S. 270–289.
Gadamer, Hans-Georg: «Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles». In: Gesammelte 

Werke, Bd. 7: Griechische Philosophie I. Tübingen 1981, S. 128–227.

136 Zlatko Valenti5 



Gadamer, Hans-Georg: «Wort und Bild – so wahr, so seiend». In: Gesammelte Werke, Bd. 8: 
Ästhetik und Poetik II. Tübingen 1993, S. 372–389.

Gadamer, Hans-Georg: «Frühromantik, Hermeneutik, Dekonstruktivismus». In: Gesammelte 
Werke, Bd. 10: Hermeneutik im Rückblick. Tübingen 1993, S. 125–137.

Gadamer, Hans-Georg: «Über die politische Inkompetenz der Philosophie». In: Sinn und 
Form 45. 1/1993, S. 5–12.

Gadamer, Hans-Georg: «Lob der Theorie». Frankfurt a. M. 1983.
Gadamer, Hans-Georg: «Einführung». In: Aristoteles: Nikomachische Ethik VI. Übers. und 

hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Frankfurt a. M. 1998, S. 1–18.
Gadamer, Hans-Georg: Über die Verborgenheit der Gesundheit. Frankfurt a. M. 1993.
Gadamer, Hans-Georg / Grondin, Jean: «Dialogischer Rückblick auf das Gesammelte Werk 

und dessen Wirkungsgeschichte». In: Grondin, Jean (Hrsg.): Gadamer Lesebuch. Tübin-
gen 1997, S. 280–295.

Gardbaum, Stephen: The New Commonwealth Model of Constitutionalism. Cambridge 2013.
Gessmann, Martin (Hrsg.): Jaques Derrida – Hans-Georg Gadamer. Der ununterbrochene Dia-

log. Frankfurt a. M. 2004.
Grimm, Dieter: Die Verfassung und die Politik. München 2001.
Grimm, Dieter: Recht oder Politik? Die Kelsen-Schmitt-Kontroverse zur Verfassungsgerichts-

barkeit und die heutige Lage. Berlin 2020.
Grondin, Jean: Hans-Georg Gadamer. Eine Biographie. Tübingen 1999.
Grondin, Jean: Einführung zu Gadamer. Tübingen 2000.
Grosser, Claus: Verfall der Philosophie. Hamburg 1971.
Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Vorstudien und Ergänzungen. 

Frankfurt a. M. 1984.
Habermas: Jürgen: «Zu Gadamers ‹Wahrheit und Methode›», in: Apel, Karl-Otto u. a. 

(Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 45–56.
Habermas, Jürgen: «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik». In: Apel, Karl-Otto u. a. 

(Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik. Frankfurt a. M. 1971, S. 120–159.
Habermas, Jürgen: Zur Logik der Sozialwissenschaften. 1. Aufl., erw. Ausg. Frankfurt a. M. 

1985.
Haffner, Sebastian: Anmerkungen zu Hitler. Frankfurt a. M. 2015.
Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen 1967.
Heidegger, Martin: (GA 29/30). Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsam-

keit. Abt. II : Vorlesungen 1923–1944. Freiburger Vorlesung Wintersemester 1929/30. 
Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1992.

Heidegger, Martin: (GA 9). Wegmarken. Abt. I : Veröffentlichte Schriften 1914–1970. Unve-
ränderter Text mit Randbemerkungen des Autors. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von 
Herrmann. Frankfurt a. M. 1976.

Heidegger, Martin: (GA 39). Hölderlins Hymnen «Germanien» und «Der Rhein». Abt. II : 
Vorlesungen 1923–1944. Freiburger Vorlesung Wintersemester 1934/35. Hrsg. von Susan-
ne Ziegler. Frankfurt a. M. 1980.

Hirschhausen, Christian: Atomenergie. Geschichte und Zukunft einer riskanten Technologie. 
München 2023.

Homolka, Walter/Heidegger, Arnulf (Hrsg.): Heidegger und der Antisemitismus. Positionen im 
Widerstreit. Mit Briefen von Martin und Fritz Heidegger. Freiburg/Basel/Wien 2016.

Horowitz, Maryanne Cline (Hrsg.): New Dictionary of the History of Ideas. Detroit 2005.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 137 



Hugo, Viktor: Die Elenden. Zweiter Band. Übers. von Paul Wiegler und Wolfgang Günther. 
Berlin 1987.

Illouz, Eva: Undemokratische Emotionen. Berlin 2023.
Jackson, Julian: A Certain Idea of France. The Life of Charles de Gaulle. London 2019.
Jensen, Uffa: Zornpolitik. Berlin 2017.
Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Werke. Akademie-Textausgabe, Bd. 

IV. Berlin 1973.
Kelsen, Hans: Wer soll der Hüter der Verfassung sein? Abhandlungen zur Theorie der Verfas-

sungsgerichtsbarkeit in der pluralistischen, parlamentarischen Demokratie. Hrsg. Von 
Robert Chr. van Ooyen. Tübingen 2008.

Kusterer, Hermann: Der Kanzler und der General. Stuttgart 1995.
Lappenküper, Ulrich: Die deutsch-französischen Beziehungen 1949–1963. Von der «Erbfeind-

schaft» zur «Entente élémentaire». Bd. 1: 1949–1958. München 2001.
Lehmann, Gustav Adolf : Perikles. Staatsmann und Stratege im politischen Athen. München 

2008.
Lepenies, Wolf: Die Macht am Mittelmeer. Französische Träume von einem anderen Europa. 

München 2016.
Llanque, Marcus: Politische Ideengeschichte – Ein Gewebe politischer Diskurse. München/Ol-

denburg 2008.
Marwecki, Daniel: Absolution? Israel und die deutsche Staatsräson. Göttingen 2024.
McDowell, John: «Virtue and Reason». In: Ders.: Mind, Value, and Reality. Cambridge, 

Mass./London: Harvard University Press 1998, S. 50–76.
Michelfelder, Diana P./Palmer, Richard E. (Hrsg.): Dialogue and Deconstruction. The Gada-

mer-Derrida Encounter. Evanston 1989.
Montesquieu, Charles de Secondat: Größe und Niedergang Roms. Frankfurt a. M. 1980.
Müller, Jan-Werner: Was ist Populismus?. Berlin 2017.
Münkler, Herfried: Der Große Krieg. Die Welt 1914 bis 1918. Berlin 2014.
Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866–1918. Zweiter Band: Machtstaat vor der De-

mokratie. München 1992.
Nussbaum, Martha: Politische Emotionen. Berlin 2016.
Orozco, Teresa: Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-Zeit. Berlin 

1995.
Platon: «Theaitetos». Übers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sämtliche Werke, 

Bd. 6. Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 1–218.
Platon: «Politikos». Übers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 6. 

Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 403–579.
Platon: «Protagoras». Übers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sämtliche Werke, 

Bd. 1. Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011, S. 83–218.
Radisch, Iris : Albert Camus. Das Ideal der Einfachheit. Eine Biographie. Hamburg 2013.
Sartre, Jean-Paul: Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg 2010.
Schmidt, Helmut: Interview. Online: https://www.youtube.com/watch?v=Ozf14SGoopE (Zu-

griff : 11. Februar 2025).
Schmitt, Carl : «Der Hüter der Verfassung». In: Archiv des öffentlichen Rechts 55 (1929), 

S. 161–237.
Schopenhauer, Arthur: «Parerga und Paralipomena, Bd. I: Aphorismen zur Lebensweisheit», 

Kap. 2. In: ders.: Sämtliche Werke, Bd. 5. Hrsg. von Arthur Hübscher. Wiesbaden 1946 
(1851).

138 Zlatko Valenti5 

https://www.youtube.com/watch?v=Ozf14SGoopE


Silverman, Hugh J./Ihde, Don (Hrsg.): Hermeneutics and Deconstruction. Albany 1985.
Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltge-

schichte. Bd. 2: Welthistorische Perspektiven. München 1973.
Stiglitz, Joseph E.: Im freien Fall. Vom Versagen der Märkte zur Neuordnung der Weltwirt-

schaft. München 2010.
Tate, C. Neal/Vallinder, Torbjörn (Hrsg.): The Global Expansion of Judicial Power. New York 

u. a. 1995.
Tolstoi, Lew: Krieg und Frieden. Übers. von Marianne Kegel. Ostfildern 2002.
Tye, Larry: Demagogue. The Life and Long Shadow of Senator Joe McCarthy. New York 2020.
Voßkuhle, Andreas: Der Wandel der Verfassung und seine Grenzen. In: JuS 2019, S. 417–424.
Walzer, Michael : «Die Praxis der Gesellschaftskritik». In: ders.: Kritik und Gemeinsinn. Drei 

Wege der Gesellschaftskritik. Berlin 1990.
Willms, Johannes: Der General. Charles de Gaulle und sein Jahrhundert. München 2019.
Will, Wolfgang: Perikles. Reinbek bei Hamburg 1995.
Zerilli, Linda M. G.: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016.
Zweig, Stefan: Die Welt von gestern. Erinnerungen eines Europäers. Frankfurt a. M. 1970.

«Politisches Verstehen» im Ausgang der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 139 





Gadamer und das Problem des Zeugens1

Gert-Jan van der Heiden

Das Problem des Zeugens steht im Mittelpunkt von zwei verschiedenen zeitge-
nössischen philosophischen Debatten.2 In der analytischen Philosophie ist seit 
den 1990er Jahren ein wachsendes Interesse an der sozialen Erkenntnistheorie 
festzustellen. Hier ist das Zeugnis das Paradigma der sozialen Dimension des 
Wissens, das im Gegensatz zu einer Konzeption des Wissens steht, die allein auf 
den subjektiven Fähigkeiten der Wahrnehmung, des Gedächtnisses und der De-
duktion beruht. In der kontinentalen Philosophie ist das Problem des Zeugens 
mit dem Aufkommen der Zeugnisliteratur zu einem wichtigen philosophischen 
Thema geworden. In den 1980er Jahren wurde der Reflexion über die Zeugnisse 
der Opfer in den Vernichtungslagern eine immer zentralere Rolle eingeräumt. 
In den letzten Jahrzehnten hat sich der Bereich der Zeugnisliteratur weiter aus-
gedehnt und umfasst nun auch Zeugnisse von Opfern verschiedener Formen 
von Gewalt, Unterdrückung und Ungerechtigkeit. In diesem Zusammenhang 
ist das Zeugen weniger eine erkenntnistheoretische als vielmehr eine ethische, 
kulturelle und gesellschaftspolitische Frage. Elie Wiesel vertritt sogar die An-
sicht, dass die Zeugnisliteratur die charakteristische literarische Gattung unserer 
Zeit ist : «Wenn die Griechen die Tragödie, die Römer den Brief und die Re-
naissance das Sonett erfunden haben, so hat unsere Generation eine neue litera-
rische Gattung erfunden, die des Zeugnisses.»3

Motiviert durch diese beiden Forschungsrichtungen wurde auch mehr und 
mehr die Rolle des Zeugens in der Geschichte der Philosophie erforscht. Das 
Bild, das sich ergibt, wird nur wenige überraschen. In dieser Geschichte ist die 
Frage nach der Rolle und Bedeutung des Zeugen und dessen Zeugnis fast im-
mer Teil der Reflexion über Recht, Religion oder Geschichtsschreibung. Die 
zeitgenössische Aufmerksamkeit für die Praxis des Zeugens baut teilweise dar-
auf auf. Allerdings versucht das heutige Interesse auch deutlich zu machen, dass 
das Zeugen nicht in erster Linie als regionale Tatsache – etwa als bloßes «Hilfs-

1 Für die Verfassung dieser Text wurden DeepL und Google Translate verwendet.
2 Siehe z. B. die Einführungen von Krämer, Sybille/Schmidt, Sibylle/Schülein, Johannes- 
Georg (Hrsg.): Philosophie der Zeugenschaft: Eine Anthologie, Münster 2017, und Krämer Sy-
bille/Weigel, Sigrid (Hrsg.): Testimony/Bearing Witness: Epistemology, Ethics, History and 
Culture, London/New York 2017.
3 Wiesel, Elie: «The Holocaust as Literary Inspiration», in: Wiesel, Elie/Dawidowitz, Lucy 
S./Rabinowitz, Dorothy/Brown, Robert McAfee: Dimensions of the Holocaust, Evanston 1996, 
S. 3–23, hier S. 9.



mittel» der Rechtsprechung oder Geschichtsschreibung – verstanden werden 
sollte, sondern als allgemeine Praxis: Zeugnis wird dort abgelegt, wo Menschen 
ihre Erfahrungen oder ihr Verständnis der Wirklichkeit aus ihren eigenen Ge-
sichtspunkten in Worte fassen und so mit anderen teilen.

Wie ich an anderer Stelle dargelegt habe, bin ich der Überzeugung, dass 
gerade die hermeneutische Phänomenologie einen bedeutenden Beitrag zu die-
sen zeitgenössischen Diskussionen über das Zeugen leisten kann.4 Zum Beispiel 
mit Bezug auf das Spannungsfeld zwischen Wahrheit und Methode: die philo-
sophische Hermeneutik hat sich als außerordentlich fähig erwiesen, auf eine 
ontologische Dimension hinzuweisen, die über eine rein epistemologische hin-
ausgeht. Eine solche Orientierung, so möchte ich zeigen, wäre auch in der De-
batte über das Zeugnis nicht fehl am Platz. Passend zum Thema dieser Samm-
lung, Gadamers Werk auf seine Aktualität hin zu befragen, möchte ich in 
diesem Beitrag zeigen, wie Gadamers Hermeneutik eine Philosophie des Zeu-
gens bereichern und erweitern kann. Dabei möchte ich zunächst einen beschei-
denen Ansatz wählen und untersuchen, was Gadamer selbst explizit über das 
Zeugen und über verwandte Begriffe wie Bezeugung und Erzeugen sagt, um an-
schließend Linien zu ziehen, die zeigen, welche besonderen Akzente die herme-
neutische Phänomenologie bei der Explikation der allgemein-menschlichen 
Praxis des Zeugens setzt.

1. Die Zeugenaussage vor Gericht

Vergleicht man Gadamers Ausführungen zum Zeugen und zur Zeugenaussage, 
so fällt zunächst auf, dass er dieses Thema nicht weniger als sechsmal am selben 
Beispiel erörtert, nämlich der Aussage vor Gericht. Eine dieser sechs Passagen, 
eine ziemlich ausführliche Überlegung über den Begriff der Aussage im Aufsatz 
Grenzen der Sprache, lautet wie folgt:

Wenn man aber zum Beispiel als Zeuge vor Gericht geladen ist, muß man auch eine 
Aussage machen. Dieselbe wird dann protokolliert, und man muß das Protokollierte, 
das man da gesagt hat, unterschreiben. Ganz ohne den lebendigen Gesprächszusam-
menhang wird es fixiert. Ich kann nicht bestreiten, daß ich das Protokollierte gesagt 
habe. Ich kann also die Unterschrift nicht verweigern. Aber in welchem Redezusam-
menhang das stand, in welchem Beweiszusammenhang das zwecks Urteilsfindung und 
Urteilsbegründung auftrat, kann ich als armer Zeuge überhaupt nicht mehr beeinflus-
sen. Das Beispiel zeigt besonders deutlich, was eine Aussage ist, die aus ihrem pragmati-
schen Zusammenhang gelöst ist. Es gibt gute Gründe, daß man das im Gerichtswesen so 
machen muß. Wie könnte man sonst überhaupt zu unbeeinflußten Aussagen über Tat-
sachen gelangen. Dafür ist nötig, daß der Zeuge über die Fragepunkte und Ungewißhei-

4 Van der Heiden, Gert-Jan: «Witnessing and Testimony in Hermeneutic Phenomenolo-
gy», in: Research in Phenomenology 52:3, 2022, S. 311–332.

142 Gert-Jan van der Heiden 



ten möglichst uninformiert ist. Wenn einer ein bißchen schlau ist, fragt er sich doch bei 
jeder Frage, was die eigentlich wissen wollen. Daher muß die Uninformiertheit des Zeu-
gen für die Brauchbarkeit seiner Aussage geschützt werden. Aber das ist offenkundig ein 
hermeneutisches Problem von hoher Verwicklung. Dem Zeugen kann dabei nicht wohl 
sein, dem entscheidenden Gericht ist leicht zu viel aufgetragen.5

Die Zeugenaussage wird hier als Hilfsmittel für den Richter zur Urteilsfindung 
beschrieben. Dies ist eine Bestimmung der Zeugenaussage mit in die Antike rei-
chenden Wurzeln. Schon Aristoteles beschreibt in seiner Rhetorik den Zeugen 
und dessen Zeugnis auf diese Weise. Das Zeugnis ist, so Aristoteles, ein nicht-
technisches Hilfsmittel. Das heißt, es ist zwar ein Hilfsmittel für den Redner, 
der sich an das Gericht wendet, aber dieses Hilfsmittel ist außerhalb der spezifi-
schen Kunst und Kompetenz der Redekunst.6 In Wahrheit und Methode be-
schreibt Gadamer auch explizit das Zeugnis als Hilfsmittel der Rechtspflege und 
der Geschichtsschreibung:

Das Zeugnis ist in beiden Fällen ein Hilfsmittel zur Feststellung der Tatsachen. Aber 
diese sind selbst nicht der eigentliche Gegenstand, sondern stellen ein bloßes Material 
für die eigentliche Aufgabe dar, die des Richters, das Recht zu finden, die des Histori-
kers, die historische Bedeutung eines Vorgangs im Ganzen seines geschichtlichen Selbst-
bewußtseins zu bestimmen.7

Der Fall, der vor ein Gericht gebracht wird, ist immer ein Streitfall, bei dem die 
streitenden Parteien das Gericht um ein Urteil bitten. Die Zeugenaussage, die 
Tatsachen ins Spiel bringen soll, die es dem Richter ermöglichen, sich ein fun-
diertes Urteil zu fällen, muss daher unparteiisch sein.8 Der Zeuge muss neutral 
sein und darf nicht selbst einer der streitenden Parteien angehören. Darüber 
hinaus ist diese Unparteilichkeit und Neutralität, wie Gadamer hervorhebt, un-
ter anderem dadurch gewährleistet, dass der Zeuge bei der Vernehmung durch 
das Gericht nicht in den Zusammenhang der Beweisführung einbezogen wird 

5 Gadamer, Hans-Georg: «Grenzen der Sprache», in: Ästhetik und Poetik I : Kunst als 
Aussage, Gesammelte Werke Bd. 8, Tübingen 1990, S. 358–359.
6 Aristoteles: Retorica I.15.1375a22–1375a24.
7 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode (WM), Gesammelte Werke Bd. 1, Tü-
bingen 1990, S. 344.
8 Vgl. auch Ricœur, Paul: «L’herméneutique du témoignage», in: Lectures 3: Aux frontiè-
res de la philosophie, Paris 1994, S. 107–139. Dieser Text wurde ursprünglich im Tagungsband 
des Castelli- Kolloquiums über Zeugen im Jahr 1972 veröffentlicht. Gadamer trug zum selben 
Kolloquium mit dem folgenden, kurzen Text bei : «Témoignage et affirmation», in: Castelli, 
Enrico (Hrsg.): Le témoignage: Actes du colloque organisé par le centre international d’études 
humanistes et par l’ institut d’études philosophiques de Rome, Paris 1972, S. 161–165. Das fran-
zösische Wort «affirmation» übersetzt hier das deutsche «Aussage». Das Zeugnis, so Gada-
mer, muss also in die Frage der Aussage einbezogen werden.

Gadamer und das Problem des Zeugens 143 



und somit keinen Zugang zu und keine Kenntnis von dem Sinnzusammenhang 
hat, in dem seine Aussage eine Rolle spielt.

Das lange Zitat aus Grenzen der Sprache zeigt aber zugleich, dass Gadamer 
nicht nur die klassische, aristotelische Bestimmung des Zeugen und der Zeu-
genaussage wiederholt. Er weist auch auf das Problematische und sogar Un-
heimliche der spezifischen Form hin, die die juristische Unparteilichkeit des 
Zeugen (notwendigerweise) annimmt. Das Problematische und Unheimliche 
wird noch deutlicher, wenn man dies vor dem Hintergrund der von ihm getrof-
fenen Unterscheidung zwischen der logischen und der bezeugenden Aussage 
versteht. Beide Arten von Aussagen sind nämlich durch ein unterschiedliches 
Verhältnis des Sprechers zur Aussage gekennzeichnet.9 Bei der logischen Aussa-
ge ist der Sprecher anonym und daher irrelevant. Im Gegensatz dazu ist die 
Zeugenaussage durch eine persönliche Auseinandersetzung mit dem Gesagten 
gekennzeichnet. Der Zeuge ist also offensichtlich nicht an der Verhandlung 
selbst beteiligt, da er ja von dem Sinnzusammenhang des Streitfalles ausge-
schlossen ist, es wird aber dennoch erwartet, dass er für seine Zeugenaussage 
bürgt, was sich daran zeigt, dass vom Zeuge eine Unterschrift erwartet wird.

Die Passage aus Grenzen der Sprache ist vor allem wegen dieses problema-
tischen und unheimlichen Charakters der Zeugenaussage faszinierend. Sobald 
wir dies vernehmen, erkennen wir, dass Gadamer nicht so sehr den juristischen 
Kontext der Zeugenaussage zeichnet, sondern unsere Aufmerksamkeit auf die 
Ränder des juristischen Prozesses der Beweisführung und des Urteils, nämlich 
auf die Figur des Zeugen lenkt, der in diesem Prozess nur als Hilfsmittel fun-
giert. So gelesen, bietet Gadamers Analyse nichts weniger als eine Dekonstrukti-
on der (juristischen) Zeugenaussage. Damit meine ich das Folgende: Gadamer 
macht deutlich, dass die Position, in die der Zeuge gezwungen wird, auf Forde-
rungen zurückgeht, die das Gericht des Prozesses der gerichtlichen Urteilsfin-
dung halber stellt. Diese Forderungen sind angesichts des beabsichtigten juristi-
schen Zwecks verständlich, aber für den Zeugen selbst führen sie zu einer 
Verzerrung, zu dem, was Derrida déplacement nennen wurde: eine Verschie-
bung und eine Entstellung dessen, was eine Aussage und ein Zeugnis ist und 
sein will. Gadamer sieht diese Verschiebung und Entstellung insbesondere in 
dem Protokoll und der Fixierung, die das Gesetz verlangt. Diese beiden impli-
zieren, dass die Zeugenaussage dem pragmatischen und dialogischen Zusam-
menhang entzogen wird, in dem Menschen im alltäglichen Sinne Aussagen ma-
chen. Aufgrund der Zurückhaltung des Gerichts geben die Zeugen zwar 
Antworten auf Fragen, wissen aber nicht, welche Motivation hinter den Fragen 
des Gerichts steht und welche Auswirkungen ihre Aussage auf den motivieren-
den Sinnzusammenhang, also auf den Fall vor dem Gericht, hat oder haben 
kann. Wie Gadamer an anderer Stelle schreibt: «Das extreme Beispiel der Aus-

9 Gadamer: «Témoignage et affirmation», S. 162.

144 Gert-Jan van der Heiden 



sage vor Gericht lehrt also, daß man motiviert redet, also nicht eine Aussage 
macht, sondern antwortet. Auf eine Frage antworten heißt aber, den Sinn der 
Frage und damit ihren Motivationshintergrund realisieren.»10

Dies alles zeigt, dass die juristische Konstellation des Zeugens artifiziell ist. 
Was die künstliche, juristische Konstellation mit dem Zeugen und seinen Aus-
sagen macht, will ich in mehreren Schritten näher untersuchen, mit Hilfe von 
anderen Überlegungen Gadamers zum Zeugen. In dieser Untersuchung ent-
steht durch Kontrast ein anderes Verständnis vom Zeugen, das nicht a priori in 
einem so künstlichen, verzerrten Sinn funktioniert.

2. Die Sache des Zeugens
Zu diesem Zweck und zur Orientierung möchte ich zunächst vier Elemente des 
Zeugens unterscheiden.11 Es gibt einen Zeugen. Es gibt einen Adressaten oder 
Zuhörer. Außerdem gibt es das Zeugen, d. h. einen komplexen Sprachakt, den 
wir «Zeugnis ablegen» oder «geben» nennen. Schließlich gibt es noch ein vier-
tes Element, nämlich eine Sache, von der jemand zuerst der Zeuge ist und über 
die er dann aussagt. Der Begriff der Sache bringt eine wichtige realistische Di-
mension ins Spiel. Um die Bedeutung dessen, was wir hier «Realismus» nen-
nen, zu bestimmen, sei daran erinnert, dass sowohl Gadamer als auch Heideg-
ger darauf hinweisen, dass «Sache» die lateinische Übersetzung von «res» und 
von «causa» ist. Wie Heidegger schreibt in Das Ding: «Das römische Wort res 
nennt das, was den Menschen in irgendeiner Weise angeht. Das Angehende ist 
das Reale des res. Die realitas der res wird römisch erfahren als der Angang.»12

In Gadamers Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge finden wir ähnli-
che Bemerkungen über die realistische Natur der Sache. Die Sache hat «ein Sein 
in sich selbst […], kraft dessen es gegen das unsachgemäße Verfügenwollen aus 
seiner Natur heraus Widerstand zu leisten vermag bzw. positiv: daß es ein be-
stimmtes sachgerechtes Verhalten vorschreibt».13

Solche Beschreibungen der Sache im Kontext des Zeugens erlauben es uns, 
das Verhältnis zwischen Zeuge und Sache näher zu bestimmen. Dass jemand 

10 Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen», in: Hermeneutik II, Wahrheit und 
Methode, Ergänzungen, Register, Gesammelte Werke Bd. 2, Tübingen 1990, S. 184–198, hier 
S. 195.
11 Ich habe dies an verschiedenen Stellen weiterentwickelt, siehe z. B. Van der Heiden, 
Gert-Jan: The Voice of Misery: A Continental Philosophy of Testimony, Albany 2020, S. 130– 
136.
12 Heidegger, Martin: «Das Ding», in: Vorträge und Aufsätze, Gesamtausgabe Bd. 7, 
Frankfurt a. M. 2000, S. 165–187, hier S. 177.
13 Gadamer, Hans-Georg: «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge», in: Herme-
neutik II, Gesammelte Werke Bd. 2, S. 66–76, hier S. 67.

Gadamer und das Problem des Zeugens 145 



der Zeuge einer Sache wird, heißt, dass er von dieser Sache betroffen wird, dass 
diese Sache ihn jetzt angeht und dass er die Sache im Moment des Betroffen- 
Werdens in einem bestimmten Sinne erlebt, erfährt und versteht, jenseits der 
Art und Weise, wie er vielleicht glaubte, bereits über diese Sache zu verfügen, 
sie bereits zu verstehen oder sie nach seinem Willen beeinflussen zu können. 
Der spezifische Widerstand der Sache, den ein Zeuge erfährt – der auch der 
Motor der produktiven Negation in Gadamers Begriff der Erfahrung einer Sa-
che ist14 –, und die spezifische Art und Weise, in der der Zeuge von der Sache 
betroffen ist, sollten in der Zeugenaussage so deutlich wie möglich zur Sprache 
gebracht werden, und zwar so dass, im Idealfall, die Sache jetzt auch die Zuhö-
rer trifft und angeht. Mit Bezug auf diesen Idealfall kann man noch hinzufügen, 
dass der Zeuge mit dem Akt seines Aussagens zeigt, dass er einer impliziten 
Zusage der Sprache selbst vernimmt und auch annimmt: Er vertraut darauf, 
dass die Sprache die richtigen und passenden Worte zur Offenbarmachung der 
Sache geben wird – sowohl für den Zeugen selbst als auch für den Adressaten, 
sodass die Sache dank des Zeugnisses auch für den Adressaten real wird und 
ihn angeht.

Diese ersten Beobachtungen zeigen außerdem, dass das oben erwähnte En-
gagement des Zeugen in seiner Aussage ein recht komplexes Phänomen ist. Der 
Zeuge ist von der Sache betroffen, das heißt, er ist im Gegensatz zu anderen in 
einer bestimmten Weise in die Sache involviert, von der die anderen nur auf-
grund seiner Aussagen wissen können. Der Zeuge bekräftigt das implizite Ver-
sprechen der Sprache, die richtigen Worte zu schenken, um die Sache zur Spra-
che zu bringen, und lässt sich nur aufgrund seines Vertrauens in diese Zusage 
auf das Sprechen ein. Dieses Sprechen hat überdies auch eine dialogische Di-
mension, die das Vertrauen in das Gespräch und das Engagement in dem Ge-
spräch beinhaltet, das sich mit einem Zuhörer ergeben kann, in dem mögliche 
Missverständnisse und wechselseitig dysfunktionale Vorurteile geklärt werden 
müssen, damit die Sache klarer hervortreten kann. Schließlich wird von dem 
Zeugen in diesem Gespräch immer erwartet, dass er für seine Aussage einsteht.

3. Der entstellte Sinn der Sache

Kehren wir mit diesen Überlegungen zur Passage aus Grenzen der Sprache zu-
rück und erinnern uns an die abschließende Überlegung: «Aber das ist offen-
kundig ein hermeneutisches Problem von hoher Verwicklung. Dem Zeugen 
kann dabei nicht wohl sein, dem entscheidenden Gericht ist leicht zu viel aufge-

14 WM, S. 352–368.

146 Gert-Jan van der Heiden 



tragen.»15 Das hier diskutierte hermeneutische Problem, dass der Zeuge keinen 
Zugang zu dem Bedeutungszusammenhang hat, von dem das Gericht ausgeht, 
ist nicht nur ein subjektives Problem, etwa weil der Zeuge durch die Anforde-
rungen des Protokolls und der Fixierung von diesem Zusammenhang isoliert 
ist.16 Das Problem besteht in nichts weniger als einer Verzerrung der Sache, 
über die der Zeuge spricht – wobei die Sache des Zeugen zwar nicht mit der 
Sache fürs Gericht identisch sein muss, aber doch in sie verwickelt ist –, und 
darüber hinaus in einer Zersetzung des Sprechens, mit dem er versucht, jeman-
dem etwas verständlich zu machen. Wahrheit und Methode sagt dies wie folgt:

Wer etwas zu sagen hat, sucht und findet die Worte, durch die er sich dem anderen 
verständlich macht. Das heißt nicht, daß er «Aussagen» macht. Was es heißt, Aussagen 
zu machen, und wie wenig das ein Sagen dessen ist, was man meint, weiß jeder, der 
einmal ein Verhör – und sei es auch nur als Zeuge – durchgemacht hat. In der Aussage 
wird der Sinnhorizont dessen, was eigentlich zu sagen ist, mit methodischer Exaktheit 
verdeckt. Was übrigbleibt, ist der «reine» Sinn des Ausgesagten. Er ist das, was zu Pro-
tokoll geht. Er ist aber als so auf das Ausgesagte reduzierter schon immer ein entstellter 
Sinn.

Sagen, was man meint, sich Verständlichmachen, hält im Gegenteil das Gesagte 
mit einer Unendlichkeit des Ungesagten in der Einheit eines Sinnes zusammen und läßt 
es so verstanden werden. Wer in dieser Weise spricht, mag nur die gewöhnlichsten und 
gewohntesten Worte gebrauchen und vermag doch eben dadurch zur Sprache zu brin-
gen, was ungesagt ist und zu sagen ist.17

Dieses Zitat zeigt durch den Kontrast die Richtung, in die eine hermeneutische 
Auslegung der allgemeinen Praxis des Zeugens gehen muss, nämlich über die 
methodologischen Verschiebungen hinaus, die auftreten, wenn die bezeugende 
Rede im Kontext einer bestimmten Praxis – des Rechts oder der Geschichts-
schreibung – eingeschränkt und entstellt wird. Die Aussetzung der methodolo-
gischen und epistemologischen Anforderungen, die dem Zeugen im Rahmen 
des Rechts oder der Geschichtsschreibung auferlegt werden, schafft Raum für 
ein anderes, ontologisches Verständnis des Zeugens.

Zur Orientierung ist hierbei vielleicht der etymologische Zusammenhang 
zwischen «zeugen» und «ziehen» hilfreich. Offensichtlich ist in den germani-

15 Siehe auch: «Und was für ein Zwang liegt darin, wenn man etwas zu Protokoll zu geben 
hat, zum Beispiel als Zeuge vor Gericht. Was man eigentlich zu sagen hat, kann man so gar 
nicht sagen. Das will niemand wissen.» Gadamer, Hans-Georg: «Zur Phänomenologie von 
Ritual und Sprache», in: Ästhetik und Poetik I : Kunst als Aussage, Gesammelte Werke Bd. 8, 
S. 400–440, hier S. 416.
16 «Der auf seine Zeugenaussage hin isolierte Zeuge ist sozusagen schon auf die schriftli-
che Festlegung der Untersuchungsergebnisse hin isoliert.» Gadamer, Hans-Georg: «Text und 
Interpretation», in: Hermeneutik II, Gesammelte Werke bd. 2, S. 330–360, hier S. 346.
17 WM, S. 473.

Gadamer und das Problem des Zeugens 147 



schen Sprachen der Zeuge in erster Linie derjenige, der unter einem gewissen 
Zwang durch ein Gericht an einem Prozess beteiligt ist : Der Zeuge ist derjenige, 
der vor das Gericht gezogen wird. Wir können diese Verbindung zwischen 
«zeugen» und «ziehen» vielleicht noch ein wenig weiter ausdehnen. Ein Zeuge 
wird nur deshalb in einen Prozess verwickelt, weil er zunächst von einer Sache 
betroffen und damit in eine Sache miteinbezogen ist, die sich erst dann als pro-
zessrelevant erweist. In diesem ontologischen Sinne ist der Zeuge derjenige, der 
seine Erfahrungen mit und sein Verständnis von einer Sache in Worte fassen 
will, um die Sache zu teilen und zu sagen, was darüber gesagt werden muss. Der 
Zeuge teilt die Sache also nicht als Ausdruck eines ganz persönlichen Erlebnis-
ses mit, sondern weil die Sache auch für andere von Bedeutung ist. Auch für die 
anderen steht etwas auf dem Spiel mit der Sache, und deshalb liegt auch für sie 
viel daran, die Wahrheit zu hören – oder umgekehrt die Wahrheit zu ver-
schweigen. Die Konstellation vor Gericht ist natürlich eine Variante dieser Be-
deutsamkeit des Zeugens, aber für Gadamer auch eine epistemologische Ent-
stellung derselben.18

4. Der Konflikt der Interpretationen – 
Zwischen Vertrauen und Misstrauen

Machen wir den nächsten Schritt. Wenn man den Zeugen die Möglichkeit gibt 
zu sagen, was gesagt werden muss, und das Gesagte im Verhältnis zum Unge-
sagten – d. h. Motivierenden – zu belassen, was bedeutet das für die Interakti-
on zwischen Zeuge und Adressat? Die Hermeneutik bezeichnet den Dialog oft 
als ein Hin und Her von Frage und Antwort. In diesem Sinne nennt Paul 
Ricœur das Zeugnis «dialogisch»,19 aber man soll hierbei nicht vergessen, dass 
das Hin und Her von Frage und Antwort in der Interaktion zwischen Zeuge 
und Adressat anders ist als in einem idealen Gespräch. Es gibt nämlich eine 
irreduzible Asymmetrie zwischen Zeuge und Adressat, die im Gespräch nicht 
bestehen muss. Der Zeuge hat Zugang zu und Erfahrung mit der Sache, die der 
Adressat (der nicht selbst Zeuge ist) nicht hat und nicht haben kann. Wir sag-
ten schon, dass «Sache» auch das lateinische «causa» übersetzt. «Sache» ver-

18 Diese Spannung ist ein sehr konkretes und sehr reales hermeneutisches Problem ersten 
Ranges. Bei einem kürzlich unternommenen Versuch, die Rolle und Bedeutung von Flücht-
lingszeugnissen zu verstehen, stieß ich auf genau dieselbe Spannung zwischen den protokolla-
rischen Anforderungen des Polizeiapparats, wenn Flüchtlinge von den Beamten befragt wer-
den, die ihren Antrag zu beurteilen haben, und dem Wunsch oder der Not der Flüchtlinge, 
tatsächlich zu erzählen, was passiert ist und was ihrer Meinung nach gesagt werden muss. 
Siehe Van der Heiden, Gert-Jan: «Witnessing the Uninhabitable Place: On the Experience 
and Testimony of Refugees», in: Research in Phenomenology 52:2, 2022, S. 223–241.
19 Ricœur, Paul: La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris 2000, S. 205.

148 Gert-Jan van der Heiden 



weist somit auf das, was auf dem Spiel steht, worum es geht und worüber es 
einen Konflikt zwischen den streitenden Parteien geben kann. Ein Konflikt und 
widerstreitende Interessen implizieren zwar, dass die Sache für alle Parteien be-
deutsam und relevant ist, aber auch, dass die idealtypische Situation eines Dia-
logs, in der die Gesprächspartner bereit sind, einander mit gutem Willen zuzu-
hören, nicht (einfach) erreicht werden kann. Das Ergebnis ist weniger ein 
Gespräch über unterschiedliche Interpretationen der Sache, sondern vielmehr – 
in einer von Ricœur übernommenen Terminologie – ein «Konflikt der Inter-
pretationen».

Gadamers Hermeneutik bietet uns wichtige Überlegungen zur Rolle des 
Vorurteils als auch kritische Überlegungen zu modernen, aufklärerisch moti-
vierten Versuchen, diese Vorurteile in der Interpretation ganz zu beseitigen.20

Ich werde diese hier nicht wiederholen, aber ich möchte zeigen, in welchem 
Sinne Gadamers Analyse für das Problem des Konflikts der Interpretationen re-
levant ist. In seiner Erörterung der Frage, inwieweit der Historiker vorurteilsfrei 
sei, stellt Gadamer fest: «Am Ende aller Quellen- und Zeugenkritik steht immer 
ein letzter Maßstab der Glaubwürdigkeit, der von nichts anderem abhängt als 
davon, was man für möglich hält und zu glauben bereit ist.»21 Dieser Maßstab 
ist ein entscheidender Bestandteil jenes Nachdenkens über das Zeugnisgeben. 
Der Zeuge appelliert implizit oder explizit an den Zuhörer, ihm zu glauben, 
z. B., weil er ausdrücklich verspricht, die Wahrheit zu sagen. Darüber hinaus 
erhebt der Zeuge einen Autoritätsanspruch: Er, und nicht der Zuhörer, war 
Zeuge und daher kann nur er und nicht der Zuhörer die Wahrheit über den 
Fall sagen. Dieser Autoritätsanspruch und dieser Appell an das Vertrauen des 
Zuhörers spiegeln sich in der Beurteilung einer Zeugenaussage wider. Dabei 
spielen Fragen nach der Autorität, der Wahrhaftigkeit und der Zuverlässigkeit 
des Zeugen sowie der Glaubwürdigkeit und Plausibilität der Aussagen über die 
Sache eine entscheidende Rolle.

Im obigen Zitat weist Gadamer jedoch sehr subtil darauf hin, dass dies 
auch bedeutet, dass bei dem, was überhaupt als glaubwürdig und überzeugend 
gelten kann, ein letztes Vorurteil mitwirkt, das bei jedem Urteil immer ins Spiel 
kommt. Wir könnten ihn in diesem Punkt vielleicht wie folgt ergänzen. Was als 
glaubwürdig gilt, hängt auch von der konkret gewählten Form des Austauschs 
zwischen Zeuge und Adressat ab. Ein Vernehmungsbeamter, dem es vor allem 
darum geht, den Zeugen bei einem Fehler oder einer Ungereimtheit zu ertap-

20 WM, S. 276–290.
21 «Ja, am Ende ist noch mehr zu sagen. Wie das wirkliche Leben, so spricht uns auch die 
Geschichte nur dann an, wenn sie in unser vorgängiges Urteil über Dinge und Menschen und 
Zeiten hineinspricht. Alles Verstehen von Bedeutsamem setzt voraus, daß wir einen Zusam-
menhang solcher Vorurteile mitbringen.» Gadamer, Hans-Georg: «Das Problem der Ge-
schichte», in: Hermeneutik II, Gesammelte Werke Bd. 2, S. 27–36, hier S. 34.

Gadamer und das Problem des Zeugens 149 



pen, etwa indem er aufgezeichnete Aussagen gegeneinander ausspielt, nutzt 
eine andere Glaubwürdigkeit als Maßstab als derjenige, der den Zeugen seine 
Geschichte erzählen lässt, auf seine eigene Art und Weise unter Verwendung 
seiner eigenen Erzählformen.22 Indem der Adressat einen anderen Maßstab an-
legt oder eine andere Beziehung zum Zeugen einnimmt, behandelt er die Aus-
sage auch anders.

Tatsächlich bieten diese und ähnliche Überlegungen von Gadamer zur 
Rolle des Vorurteils für die Interpretation nichts weiter als eine Vorahnung des-
sen, was Ricœur den Konflikt der Interpretationen nennt und was den französi-
schen Philosophen dazu veranlasste, verschiedene Interpretationspraktiken un-
ter den Überschriften der Hermeneutik des Vertrauens und der Hermeneutik 
des Misstrauens zu unterscheiden. In Wahrheit und Methode sehen wir eine 
ähnliche Spannung in Gadamers Überlegungen über die Arbeit des Histori-
kers – gerade dann, wenn er die Begriffe «Zeugniswert» und «bezeugen» ver-
wendet, um darauf hinzuweisen, wie der Historiker Texte im Unterschied zum 
Philologen liest.23

Der Philologe im guten Sinne des Wortes hält sich an das, was der Text 
selbst meint und sagen will. Der Text wird dann, wie Gadamer schreibt, als 
Kunstwerk verstanden, also als Ganzes, als eine in sich geschlossene Welt, die in 
sich selbst genügt und daher keine weiteren Verifizierungen oder Verweise au-
ßerhalb des Kunstwerkes selbst braucht, um verstanden zu werden. Die herme-
neutische Haltung, die Gadamer hier und anderswo beschreibt, um den Philo-
logen zu charakterisieren als jemanden, der sich an das hält, was der Text selbst 
über die von ihm aufgeworfene Sache sagen will, ist seine Variante von dem, 
was Ricœur die «Hermeneutik des Vertrauens» nennt.

Der Historiker hingegen hat eine andere Interpretationshaltung. Laut Ga-
damer hat diese ihren eigenen Grund. Für den Historiker ist der Text selbst 
nicht der eigentliche Gegenstand der Untersuchung, sondern lediglich ein Hilfs-
mittel zur Untersuchung des eigentlichen Gegenstands, nämlich «die histori-
sche Bedeutung eines Vorgangs im Ganzen seines geschichtlichen Selbstbe-
wußtseins». Der Text wird also nicht gefragt, was er zu sagen meint, sondern 
der Text wird als Ausdrucksphänomen interpretiert. Der Historiker möchte wis-
sen, was der Text sonst noch zum Ausdruck bringt, ungeachtet dessen, was er 
explizit über die von ihm behandelte Sache aussagt. Auf diesen Überschuss an 
Ausdruck über das hinaus, was der Text explizit sagt und meint, weist Gadamer 

22 Die bereits erwähnte Untersuchung der Literatur über Flüchtlingszeugnisse zeigt dafür 
besonders ergreifende Beispiele, siehe Van der Heiden: «Witnessing the Uninhabitable Pla-
ce».
23 Ich beziehe mich hier auf die Passagen, in denen Gadamer versucht, das hermeneutische 
Grundproblem wiederzugewinnen, und insbesondere die Rolle der applicatio anspricht und 
damit den Gegensatz zwischen Historiker und Philologe expliziert, siehe: WM, S. 340–346.

150 Gert-Jan van der Heiden 



mit dem Begriff «Zeugniswert». Dieser Begriff bezeichnet das, wovon der Text 
trotz seiner selbst Zeugnis ablegt. Eine Interpretationspraxis, die nach dem 
sucht, was der Text nicht ausdrücklich sagen will, sondern den Text so liest, wie 
man die Röte auf den Wangen eines Sprechers als Zeugnis einer Scham, Verle-
genheit oder Nervosität lesen könnte, die in seiner Rede aber nicht thematisiert 
wird, ist nichts anderes als Gadamers Variante dessen, was Ricœur die «Herme-
neutik des Misstrauens» nennt.

Diese Verwandtschaft zwischen Gadamer und Ricœur ist an sich schon be-
deutsam. Schon allein deshalb, weil Ricœur manchmal anzudeuten scheint, dass 
Gadamers Aufmerksamkeit für die dem Text auferlegten – sʼimposer – Vorur-
teile von ihm manchmal zu leicht mit der Vorstellung kontrastiert wird, dass 
der Leser dem ausgesetzt ist – s’exposer –, was der Text sagt.24 Solche Bemer-
kungen verweisen auf ein protestantisch-theologisches Vorurteil in Ricœurs 
Denken, dem zufolge das Wort des (heiligen) Textes eine Kraft besitzt, die alle 
Vorurteile zu überwinden und den Leser unmittelbar zu treffen scheint – und 
damit das Risiko birgt, die Endlichkeit menschlicher Empfänglichkeit zu ver-
kennen.25

Für das Problem des Zeugens hingegen scheint mir Gadamers subtile Ana-
lyse mehr zu bieten und weniger von einer solchen theologischen Voreinge-
nommenheit abhängig zu sein. Selbstverständlich hofft man, dass der Adressat 
ausreichend offen und empfänglich für die manchmal unerhörten Erfahrungen 
ist, die von Zeugen vorgebracht werden. Gerade hier ist jedoch Gadamers Auf-
merksamkeit für die Rolle von Vorurteilen von entscheidender Bedeutung, die 
mitbestimmen, welchen Zeugen und Zeugenaussagen wir Autorität zuschreiben 
und welchen Zeugen und Zeugenaussagen wir vertrauen. Wenn die Rolle, die 
das Vorurteil bei der Interpretation spielt, aus unserem Blickfeld verschwindet, 
kann der Adressat jede legitime Forderung, für das empfänglich zu sein, was 
jenseits der Grenzen dessen liegt, was er als glaubwürdig qualifiziert oder dem 
Autorität zu gewähren er bereit ist, einfach ignorieren. Die von Gadamer entwi-
ckelte Aufmerksamkeit für Vorurteile trägt zu einer hermeneutischen Sensibili-
tät dafür bei, dass die Frage von Vertrauen und Misstrauen nicht nur eine Frage 
des zu interpretierenden Textes oder des zu empfangenden Zeugnisses sein soll-
te, sondern auch eine Frage an den Interpreten und Zuhörer selbst. Die Kon-
frontation mit einem Zeugnis, das jenseits dessen liegt, was der Adressat für 
möglich hält, wird gerade wegen der Beachtung der Rolle des Vorurteils auch 
eine Frage an den Adressaten nach den Grenzen seiner Offenheit und Emp-
fänglichkeit bleiben. Dieser Offenheit und Empfänglichkeit sollte daher auf 
zweierlei Weise begegnet werden: vertrauensvoll und misstrauisch. Die Zwei-
deutigkeit des Vorurteils besteht nämlich darin, dass es einerseits die Empfäng-

24 Ricœur, Paul: Du texte à l’action: Essais d’herméneutique II, Paris 1986, S. 369.
25 WM, S. 126–127.

Gadamer und das Problem des Zeugens 151 



lichkeit des Adressaten für eine Aussage ausmacht und damit die Möglichkeit 
bietet, von Aussagen aus Vergangenheit und Gegenwart betroffen zu werden, 
andererseits aber auch die Begrenzung der Empfänglichkeit des Adressaten dar-
stellt im Hinblick auf das, was für möglich gehalten wird. Diese letzte Ein-
schränkung, so soll man nicht vergessen, ist selbst ambivalent, denn sie kann 
auf die Unfähigkeit des Adressaten hinweisen, für das, was der andere sagt, 
empfänglich zu sein; sie ist aber gleichzeitig im positiven Sinne der Keim der 
kritischen Fähigkeit des Adressaten.26

Wenden wir uns noch einmal Gadamers Verwendung der Terme «Zeug-
niswert» und «Bezeugung» in Bezug auf die Deutungspraxis des Historikers zu, 
so lässt sich – wohl etwas gegen Gadamers explizite Absicht – auch darauf hin-
weisen, dass die Sprache, deren Wesen im Sagen besteht, auch ihr eigenes «Un-
wesen» hat, wie Heidegger schreibt.27 Dieses Unwesen besteht darin, dass die 
Sprache die angesprochene Sache verfälscht und verzerrt. Aber auch die entstel-
lende Sprache steht im Lichte eines bestimmten Versprechens der Sprache, das 
man bekräftigt, sobald man wieder anfängt zu sprechen, nämlich dass die ent-
stellende Sprache nie ganz verdeckt, sondern auch von ihrer eigenen Verzer-
rung zeugt. Was die Sprache zeigt und was sie verdeckt oder entstellt, ist nicht 
einfach zu trennen – und die Endlichkeit jedes menschlichen Denkens und 
Sprechens bringt auch eine eigene Entstellung mit sich, die jedem Zeugnis inhä-
rent ist und die nur im Kontrast und Vergleich mit anderen Zeugnissen ans 
Licht kommen kann. Damit sind wir beim letzten Aspekt, den ich thematisieren 
möchte, nämlich der Rolle des Zeugens als Sprachakt.

26 Dies spielt auch für den Historiker in einem ganz klassischen Sinne eine Rolle: «Wir 
sind immer von dem uns Nächsten hoffend und fürchtend eingenommen und treten in sol-
cher Voreingenommenheit dem Zeugnis der Vergangenheit entgegen. Daher ist es eine be-
ständige Aufgabe, die voreilige Angleichung der Vergangenheit an die eigenen Sinnerwartun-
gen zu hemmen. Nur dann wird man die Überlieferung so hören, wie sie sich in ihrem 
eigenen anderen Sinne hörbar zu machen vermag.» (WM, S. 310) Zugleich darf auch die Rol-
le der Ansprechbarkeit – also der Empfänglichkeit – nicht getilgt werden, womit der doppel-
te Sinn des Vorurteils ins Spiel kommt, derjenige, durch den uns etwas verwehrt werden 
kann, und derjenige, durch den wir angesprochen werden können, siehe z. B. Gadamer, 
Hans-Georg: «Die Universalität des hermeneutischen Problems», Hermeneutik II, Gesammel-
te Werke Bd. 2, S. 219–231, hier S. 221–222.
27 Heidegger, Martin: Hölderlins Hymnen «Germanien» und «Der Rhein», Gesamtausgabe 
Bd. 39, Frankfurt a. M. 1999, § 7.

152 Gert-Jan van der Heiden 



5. Die Erzeugung des bezeugenden Wortes
Was genau macht ein Zeuge, wenn er die Sache, von der er betroffen ist, be-
trachtet und interpretiert, darüber nachdenkt und zur Sprache bringt? Die Ant-
wort auf diese Frage wird zumindest den folgenden Aspekt beinhalten müssen. 
Das bezeugende Wort ist seiner Natur nach zeugend. Die Zeugenaussage lässt 
die Sache zum ersten Mal – oder zum ersten Mal auf diese Weise – in der 
sozialen Welt erscheinen. Die Bedeutsamkeit der Sprache für dieses soziale Er-
scheinen der Sache unterstreicht Gadamer wie folgt:

Vielmehr erscheint uns die Sache erst im Lichte dessen wahrhaft bedeutsam, der sie uns 
recht zu schildern weiß. So gilt unser Interesse wohl der Sache, aber die Sache gewinnt 
ihr Leben nur durch den Aspekt, in dem sie uns gezeigt wird. Wir nehmen hin, daß es 
verschiedene Aspekte sind, in denen sich die Sache […] von verschiedenem Standort 
aus […] darstellt.28

Die Interpretation der Sache sorgt dafür, dass die Sache erst richtig zum Vor-
schein kommt, weil sie nur so in ein bestimmtes Licht gerät. Dass eine Sache in 
der Sprache immer unter einem bestimmten Gesichtspunkt erscheint, tut ihrer 
Erscheinung keinen Abbruch. Ganz im Gegenteil. Vielmehr erhält die Sache 
durch diesen Gesichtspunkt eine eigene Bedeutsamkeit, Relevanz und Wichtig-
keit. Der Fall erhält das Gewicht des Gesichtspunktes, der ihn aufnimmt und 
zur Sprache bringt, sodass er auch in der sozialen Welt an Bedeutsamkeit ge-
winnen kann.

Darüber hinaus sucht der Zeuge wie der Dichter nach dem «allen gemein-
samen Wort»,29 wie Gadamer in seiner Reflexion über Celans Dichtung 
schreibt. Dabei stellt er fest, dass der Konsens und das gemeinsame Wort kei-
neswegs immer schon gegeben sind, sondern von der Sprache selbst gezeugt 
werden müssen. Der Zeuge sucht, indem er die Sache zur Sprache bringt, nach 
einem gemeinsamen Wort, das den anderen berühren kann, das einleuchtend 
ist, damit die Sache für den anderen erscheint und lebendig wird.

Die Wichtigkeit des Gesichtspunktes für die Bedeutsamkeit und die Er-
scheinung der Sache bringt es mit sich, dass die Sache auf verschiedene Weise 
und aus verschiedenen Gesichtspunkten angesprochen werden kann. Die vielen 
Stimmen, mit denen die Sache angesprochen wird, bringen den Sinn der Sache 
jeweils auf ihre eigene Weise zum Ausdruck. Dabei ist es nicht selbstverständ-
lich, dass diese verschiedenen Stimmen zueinander passen. Sie können sich so-
gar gegenseitig widersprechen. Dennoch prägen sie gemeinsam das vielfältige 
und vielfarbige soziale Erscheinungsbild der Sache. Die Bindung jeder Zeugen-

28 WM, S. 289.
29 Gadamer, Hans-Georg: «Wer bin Ich und wer bist Du?», in: Ästhetik und Poetik II, 
Gesammelte Werke Bd. 9, S. 383–451, hier S. 450.

Gadamer und das Problem des Zeugens 153 



aussage an einen bestimmten Gesichtspunkt beinhaltet somit auch eine Einla-
dung an andere Zeugen, ihre Geschichte zu erzählen, damit diese Varianten der 
Geschichte, d. h. die anderen Arten, in denen die Sache zur Sprache gebracht 
werden kann, ebenfalls Teil des Bedeutungszusammenhangs werden können, in 
dem die Sache in der öffentlichen, sozialen Welt erscheint. Die alte philosophi-
sche Aufgabe, die Dinge so zu verstehen, wie sie sind, erfordert in dieser herme-
neutischen Perspektive also die Umwege entlang dieser Vielfalt von Zeugnissen, 
wie schon Nietzsche wusste: «Aufgabe: die Dinge sehen, wie sie sind! Mittel : 
aus hundert Augen auf sie sehen können, aus vielen Personen.»30 Das Aushalten 
des möglichen Konflikts, der zwischen diesen verschiedenen Interpretationen 
der Sache bestehen kann, ist ein nicht reduzierbarer Aspekt der öffentlichen 
Existenz der Sache.

Aber nicht nur für den Adressaten oder die soziale Welt, auch für den 
Zeugen selbst hat das bezeugende Wort eine zeugende Dimension. Das Wort 
entsteht aus dem Erfahren, der Betrachtung und dem Nachdenken über die Sa-
che, von der der Zeuge betroffen ist. Diese Erzeugung des Wortes ist selbst eine 
Vollendung der Betroffenheit von der Sache, aber in einer bestimmten Rich-
tung. Im Wort wird die Sache dargestellt und verstanden. In Der Messingkauf 
stellt Berthold Brecht einen Philosophen vor, der über das Wesen und die Rolle 
der Tragödie spricht. Was der Philosoph hier sagt, macht die Richtung deutlich, 
in die Gadamers «Erzeugung des Wortes» geht:

Aber das Klagen, schon wenn es in Tönen, mehr noch, wenn es in Worten erfolgt, be-
deutet eine große Befreiung, denn es ist eine Produktion, zu der der Leidende übergeht. 
Er vermischt den Schmerz schon mit einer Aufzählung der Schläge, er macht schon et-
was aus dem ganz niederschmetternden. Die Betrachtung hat eingesetzt.31

Das bloße Erleben, das jeder Erfahrung, insbesondere aber der Erfahrung des 
Leidens, innewohnt, wird durch die Geburt des bezeugenden Wortes, das der 
Sache eine Stimme gibt, verständlich – und damit auch sozial sinnvoll. Im Cha-
os des bloßen Erlebens, in dem alles in eine Vielzahl von Affekten und Eindrü-
cken zu zerfallen droht, bringt das bezeugende Wort die Sache zur Sprache, da-
mit diese Sache auch außerhalb der individuellen Erfahrung erscheinen kann 
und damit der Zeuge selbst auch ein denkendes, kontemplatives Verhältnis zu 
ihr einnehmen kann. Brechts Zitat sagt genau das: Schon die bloße Aufzählung 
der Schläge, die der Leidende erleidet, impliziert, dass der Schmerz nicht bloßer 
Schmerz ist, sondern in den ersten Konturen einer Erzählung, die die Aufzäh-
lung ja ist, produktiv gemacht wird.

30 Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880–1882, Kritische Studienausgabe 
Bd. 9, München 1988, S. 466 (= 11[65]).
31 Brecht, Bertold: Schriften zum Theater, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1963, S. 106.

154 Gert-Jan van der Heiden 



Darüber hinaus bewahrt das Zeugnis, vor allem wenn es einmal niederge-
schrieben ist, die Erfahrung der Sache, die sich im Laufe der Zeit aufzulösen 
und uns sogar zu entgehen droht. Die in diesem weiteren Sinne verstandene 
und nicht mehr an ein juristisches Protokoll gebundene Fixierung erhält somit 
auch eine eigene produktive Bedeutung, wie beispielsweise die Zeugenliteratur 
zeigt. Wahrheit, so können wir mit dem späteren Heidegger sagen, ist auch 
gleichbedeutend mit Bewahren, Schützen und Verfügbarhalten in einer Form, 
in der sie sich an andere wenden kann.32 Eingedenk Sokratesʼ Wort, das er 
sprach, nachdem er den Mythos von Er erzählt hatte: «Und so, Glaukon, wurde 
der Mythos bewahrt, ohne verloren zu gehen. Es kann auch uns bewahren und 
retten, wenn wir ihm gehorchen.»33 Das Zeugnis, niedergeschrieben als Testa-
ment der bezeugten Sache, wird so zum Platzhalter der Sache, die sich inzwi-
schen vielleicht selbst aufgelöst hat oder sonst der Erfahrung unzugänglich ge-
worden ist. Im bezeugenden Wort bleibt sie gegenwärtig und erscheint wieder 
beim Lesen oder Hören des Wortes.

Mit diesem letzten Bestandteil des Bewahrens schließe ich meine Analyse 
von Gadamers Beitrag zur zeitgenössischen Diskussion um das Zeugnis. Seine 
Hermeneutik, wie wir gesehen haben, bietet verschiedene Anhaltspunkte, um 
diese Diskussion voranzutreiben und das Phänomen des Zeugnisses besser zu 
verstehen. Auf der Grundlage von Gadamers Werk, so ist auch deutlich gewor-
den, ist es möglich, eine eigene hermeneutische Phänomenologie des Zeugens 
zu entwickeln, die den Zusammenhang von Sache, Erfahrung und Interpretati-
on über die Grenzen der reinen Erkenntnistheorie hinaus denken kann und die 
den bezeugenden und testamentarischen Charakter der Sprache vollständig of-
fenlegt.

Literaturverzeichnis
Aristoteles: Rhetorik. Übers. und erläutert von Christof Rapp. Bd. 2. Darmstadt 2002. 
Brecht, Bertolt : Schriften zum Theater, Bd. 5. Frankfurt a. M. 1963. 
Castelli, Enrico (Hrsg.): Le témoignage. Actes du colloque organisé par le Centre international 

d’études humanistes et par l’Institut d’études philosophiques de Rome. Paris 1972. 
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneu-

tik (GW 1), Tübingen 1990. 
Gadamer, Hans-Georg: «Das Problem der Geschichte in der neueren deutschen Philosophie». 

In: Hermeneutik II. Wahrheit und Methode, Ergänzungen, Register (GW 2), Tübingen 
1990, S. 27–36.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge». In: Hermeneutik 
II (GW 2), Tübingen 1990, S. 66–76.

32 Heidegger, Martin: Holzwege, Gesamtausgabe Bd. 5, Frankfurt a. M. 1977, S. 348.
33 Platon: Politeia X.621b–c.

Gadamer und das Problem des Zeugens 155 



Gadamer, Hans-Georg: «Sprache und Verstehen». In: Hermeneutik II. Wahrheit und Metho-
de, Ergänzungen, Register (GW 2), Tübingen 1990, S. 184–198.

Gadamer, Hans-Georg: «Text und Interpretation». In: Hermeneutik II (GW 2), Tübingen 
1990, S. 330–360.

Gadamer, Hans-Georg: «Die Universalität des hermeneutischen Problems». In: Hermeneutik 
II (GW 2), Tübingen 1990, S. 219–231.

Gadamer, Hans-Georg: «Grenzen der Sprache». In: Ästhetik und Poetik I. Kunst als Aussage 
(GW 8), Tübingen 1990, S. 358–359.

Gadamer, Hans-Georg: «Zur Phänomenologie von Ritual und Sprache». In: Ästhetik und 
Poetik I. Kunst als Aussage (GW 8), Tübingen o. J., S. 400–440.

Gadamer, Hans-Georg: «Wer bin Ich und wer bist Du?». In: Ästhetik und Poetik II (GW 9), 
Tübingen 1990, S. 383–451.

Heidegger, Martin: «Das Ding». In: Vorträge und Aufsätze (GA 7), Frankfurt a. M. 2000, 
S. 165–187.

Heidegger, Martin: Holzwege (GA 5). Frankfurt a. M. 1977.
Heidegger, Martin: Hölderlins Hymnen «Germanien» und «Der Rhein» (= Gesamtausgabe, 

Bd. 39). Frankfurt a. M. 1999.
Krämer, Sybille / Schmidt, Sibylle / Schülein, Johannes-Georg (Hrsg.): Philosophie der Zeu-

genschaft. Eine Anthologie. Münster 2017.
Krämer, Sybille / Weigel, Sigrid (Hrsg.): Testimony / Bearing Witness. Epistemology, Ethics, 

History and Culture. London/New York 2017.
Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880–1882 (= Kritische Studienausgabe, 

Bd. 9). München 1988.
Platon: «Politeia». Übers. von Friedrich Schleiermacher. In: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 4. 

Hrsg. von Gunther Eigler. 6. Aufl. Darmstadt 2011.
Ricœur, Paul: Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II. Paris 1986.
Ricœur, Paul: «L’herméneutique du témoignage». In: Lectures 3. Aux frontières de la philoso-

phie, Paris 1994, S. 107–139.
Ricœur, Paul: La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris 2000.
Van der Heiden, Gert-Jan: The Voice of Misery. A Continental Philosophy of Testimony. Alba-

ny 2020.
Van der Heiden, Gert-Jan: «Witnessing and Testimony in Hermeneutic Phenomenology». In: 

Research in Phenomenology 52 (3), 2022, S. 311–332.
Van der Heiden, Gert-Jan: «Witnessing the Uninhabitable Place. On the Experience and Tes-

timony of Refugees». In: Research in Phenomenology 52 (2), 2022, S. 223–241.
Wiesel, Elie / Dawidowitz, Lucy S. / Rabinowitz, Dorothy / Brown, Robert McAfee (Hrsg.): 

Dimensions of the Holocaust. Evanston 1996.
Wiesel, Elie: «The Holocaust as Literary Inspiration». In: Wiesel, Elie / Dawidowitz, Lucy S. / 

Rabinowitz, Dorothy / Brown, Robert McAfee (Hrsg.): Dimensions of the Holocaust, 
Evanston 1996, S. 3–23.

156 Gert-Jan van der Heiden 



Die Grenzen der Expertengesellschaft
Janice Trinh

Einleitung

Die Weisheit und die Tugenden der Menschheit zu kultivieren, steht im Zen-
trum des Projekts einer philosophischen Hermeneutik, die Gadamer in seinem 
Hauptwerk Wahrheit und Methode (1960) entwickelt. Dieses Projekt ist in eine 
Tradition eingebettet, die im Herzen des Renaissance-Humanismus verankert 
ist und gemeinsam mit der praktischen Philosophie von Aristoteles die zwei 
wesentlichen Quellen für Gadamers Kulturphilosophie bildet. Seine Hermeneu-
tik basiert auf den Schlüsselkonzepten des Humanismus, nämlich der Bildung, 
dem sensus communis, dem Urteil und dem Geschmack, die eine grundlegende 
Rolle in der Kultur des praktischen Urteils und im Erwachen der Sensibilitäten 
des Individuums spielen. Diese Konzepte betonen den kritischen Sinn und die 
sensible Intelligenz des gebildeten Menschen, der dieses ethische Wissen (Phro-
nesis) praktiziert, sobald er entscheiden muss, was in einer bestimmten Situati-
on zu tun ist und was für das Wohl der Gemeinschaft vorzuziehen ist. Gadamer 
rehabilitiert das humanistische Bildungsmodell als Vorbereitung auf die Bürger-
schaft, d. h. die Ausbildung einer Person, die in der Lage ist, am Dialog und am 
demokratischen Leben teilzunehmen. In seinen reiferen Texten, wie zum Bei-
spiel Verlust der sinnlichen Bildung als Ursache des Verlustes von Wertmaßstä-
ben (1979), sowie Der Mensch als Naturwesen und als Kulturträger und Die 
Grenzen des Experten (beide 1989), reflektiert Gadamer über die politischen 
und sozialen Herausforderungen der modernen Welt im Licht des aristoteli-
schen Modells der praktischen Philosophie. Die späteren Schriften Gadamers 
widmen sich zunehmend der Krise der modernen Welt, die auch eine Krise des 
Humanismus und der Kultur ist. Seinen Analysen zufolge vermittelt die heutige 
Gesellschaft kein einheitliches Bild von Welt und Kultur mehr. Die Bedeutun-
gen, Werte und Kenntnisse, die unsere pluralistische Welt ausmachen, hätten 
heute ihre Konsenskraft verloren, insofern sie nunmehr als das erscheinen, was 
sie sind: relative und fehlbare Interpretationen der Welt.

Diese Kulturkrise ist zugleich eine Bildungskrise. In unserer pluralistischen 
Gesellschaft, die durch den Relativismus der Werte und Weltinterpretationen 
gekennzeichnet ist, würde das Erbe der einheitlichen Kultur des griechisch-la-
teinischen Humanismus nicht mehr seine Rolle als bildungs- und kulturbezoge-
ne Referenz erfüllen, was die Fähigkeit, sich ein einheitliches Bild von Welt und 
Menschheit zu machen, beeinträchtigen würde. Angesichts der Auflösung ihrer 
Grundlagen stellt sich die Frage, welche Kultur wir vermitteln sollen und was 



«Bildung» in der heutigen Welt bedeutet. In seinen späteren Schriften fragt sich 
Gadamer daher, ob unsere pluralistische Gesellschaft, die auf Expertenwissen 
basiert, in der Lage ist, eine Kultur zu vermitteln, die die praktische Intelligenz 
und das Urteilsvermögen des Einzelnen fördert. Doch Gadamer verliert nicht 
den Mut angesichts der Auflösung der Grundlagen der modernen Welt. Er 
greift vielmehr auf das Konzept der Bildung zurück, um die Fähigkeit der Men-
schen zu fördern, zu dialogisieren und einen Konsens über die Werte, das Wis-
sen und die Werke zu finden, die sie bevorzugen und die es zu bewahren gilt. 
Gadamer stützt sich auf den Humanismus und die praktische Philosophie von 
Aristoteles, um über die praktischen Probleme nachzudenken, die sich aus der 
Technisierung der modernen Welt ergeben, wie die Apologie des Experten, das 
Aufkommen der Massenmedien und die Umweltkrise. Seine praktische Philo-
sophie entwickelt sich hauptsächlich um das Thema des Experten, als wesentli-
che Figur unserer Welt, die durch die Schwächung des kritischen Urteils des 
aktiven Bürgers gekennzeichnet ist. Gadamers origineller Ansatz, der sich auf 
den Dialog konzentriert, trägt gleichzeitig dazu bei, die Beziehungen zwischen 
Hermeneutik, Bildung und Kultur zu klären. In einer demokratischen und plu-
ralistischen Gesellschaft besteht die primäre Verantwortung der Schule darin, 
das kritische Urteilsvermögen des Schülers als zukünftiger Bürger zu entwi-
ckeln, insbesondere durch die Vermittlung von Geschichte und die Förderung 
von Aufgeschlossenheit gegenüber der öffentlichen Debatte. Auf diesen Wegen 
soll sie dazu beitragen, die praktische Intelligenz des Schülers zu formen. Diese 
Vermittlung von Werten und einem gemeinsamen Sinn ist notwendig, um das 
Individuum auf seine Rolle in unserer problematischen Welt vorzubereiten, in 
der es Entscheidungen treffen muss.

Gadamer fragt sich jedoch, inwieweit unsere von Experten und anonymer 
Verantwortung dominierte Welt die Urteilsfähigkeit des Einzelnen entwickelt, 
also die Fähigkeit, die besten Lebensweisen und Werte für die Menschheit aus-
zuwählen. Dabei zielt seine Kritik an der Expertengesellschaft weniger auf die 
Rolle des Spezialisten selbst ab, den er für unsere komplexe Welt als unverzicht-
bar erachtet, sondern vielmehr auf die Anwendung des bürokratischen Modells 
auf alle Bereiche menschlicher Tätigkeit. In einer Welt, in der oft die wissen-
schaftliche Expertise «entscheidet», ist es entscheidend, eine Kultur der zivilen 
Debatte zu fördern, die sich auf das Gespräch konzentriert, an dem wir alle teil-
haben, sowohl Spezialisten als auch Nicht-Spezialisten. Die dialogische Suche 
nach vernünftigen Lebensmodellen gehört nicht zur Aufgabe des spezialisierten 
Akteurs, der vorgegebene Regeln anwendet, ohne sie notwendigerweise zur Dis-
kussion zu stellen oder seine eigenen Empfindungen einzubringen. Mit anderen 
Worten, das Wissen des Experten kann das ethische und praktische Wissen, das 
der sozialen Lebenswelt zugrunde liegt, nicht ersetzen.

In dem 14 Jahre vor Wahrheit und Methode veröffentlichten Essay Prome-
theus und die Tragödie der Kultur (1946) betont Gadamer die Gefahr einer 

158 Janice Trinh 



Wissenschaft, die ohne Weisheit und «ohne Maß» entwickelt wird1. Seine Kri-
tik an der Hybris des Wissens und der menschlichen Technik, die er durch sei-
ne Analyse des Prometheus-Mythos darstellt, ist eine Vorwegnahme seiner Re-
habilitierung der Tugenden des Humanismus, wie die Klugheit und die 
praktische Weisheit. Dieser Text, der dem antiken Mythos von Prometheus ge-
widmet ist, zeigt, dass Gadamers gesamtes Nachdenken über die Krise der Kul-
tur in der grundlegenden Erfahrung der Angst verwurzelt ist, das heißt in seiner 
eigenen Sorge um das, was er die «Tragödie» der Kultur nennt. Im Gegensatz 
zu Phobien und gewöhnlichen Ängsten hat die existentielle Angst kein spezifi-
sches Objekt und bezeichnet die grundlegende anthropologische Erfahrung, aus 
der heraus der Mensch über das Geheimnis von Leben und Tod nachdenkt. Sie 
verweist auf das Unsichere, das Unfassbare und die Leere, kurz gesagt, auf alles, 
was unserem Wissen und unserer Kontrolle entgleitet. Das Phänomen der 
Angst ist ein charakteristisches Merkmal des Menschen, der in der Lage ist, im 
Logos (durch Sprache) Abstand zu nehmen, was ihn dazu bringt, Fragen zu 
stellen und nach Antworten auf diese grundlegende Disposition zu suchen. Ga-
damer übernimmt von seinem Lehrer Heidegger das Thema der Angst als 
Grundstimmung des Daseins angesichts der Exzesse intellektueller und schöp-
ferischer Kräfte, die die Menschheit zu maßlosem Egoismus und Machtmiss-
brauch treiben.

Erinnern wir uns daran, dass im antiken Mythos das heilige Feuer die Kul-
tur und das Wissen symbolisiert. Indem er es den Menschen schenkt, gibt Pro-
metheus ihnen die Möglichkeit, Behausungen zu errichten, sich zu kleiden, 
Werkzeuge herzustellen, zu jagen und Tiere zu züchten, sich zu wärmen, ihre 
Nahrung zu kochen und ihre Künste und Techniken zu entwickeln. Dieses Ge-
schenk des Wissens und der Technik, das Prometheus den Menschen bringt, 
bildet somit die Grundlage der menschlichen Zivilisation. Wie Gadamer es mit 
dem Thema der existenziellen Angst herausarbeitet, sind menschliche Kennt-
nisse und kulturelle Schöpfungen im Wesentlichen Antworten auf diese ur-
sprüngliche Angst, das heißt Versuche, das Unsichere und Unfassbare zu über-
winden, das durch die Geheimnisse des Lebens und des Todes hervorgerufen 
wird. Obwohl diese Bemühungen die existenzielle Angst des Menschen niemals 
vollständig beseitigen können, muss der Mensch ein System von Praktiken und 
Überzeugungen schaffen, um seinem Bedürfnis nach Lebenssicherheit gerecht 
zu werden und seinem Dasein einen Sinn zu geben. So gelingt es dem Men-
schen, sich in der diesseitigen Welt zu etablieren und zu bestehen, in der einige 
Dinge seinem Wissen und seiner Kontrolle entgleiten. Die Traditionen und 
Werte, die dem Menschen historisch geholfen haben, der Lebensangst zu be-
gegnen, erfüllen jedoch in unserer säkularisierten und technowissenschaftlichen 

1 Hans-Georg Gadamer: «Prometheus und die Tragödie der Kultur» (1946), in: ders.: 
Gesammelte Werke, Bd. 9, Tübingen: Mohr Siebeck 1993, S. 150–161.

Die Grenzen der Expertengesellschaft 159 



Welt zunehmend weniger diese Funktion. Paradoxerweise hat diese Welt, in-
dem sie uns an sicheres und zuverlässiges Wissen gewöhnt hat, das uns die 
Kontrolle über die Realität verschafft, zur Intensivierung der grundlegenden Er-
fahrung der Angst beigetragen, da wir die Unvorhersehbarkeiten und Unsicher-
heiten des menschlichen Lebens und insbesondere das Gefühl der Ohnmacht, 
das sie hervorrufen, immer weniger tolerieren würden.

Die Grenzen der modernen Wissenschaft 
angesichts existenzieller Angst

In unseren säkularisierten und pluralistischen Gesellschaften, die durch den 
Verlust traditioneller Orientierungspunkte gekennzeichnet sind, scheint die 
wissenschaftliche Expertise inzwischen das erste Bezugssystem zu sein, auf das 
die Menschen zurückgreifen, um Antworten auf ihre grundlegenden Anliegen 
zu finden. In diesem Sinne hat sie die anderen Glaubens- und Bezugssysteme 
ersetzt. Obwohl die technowissenschaftliche Expertise es uns ermöglicht, viele 
Aspekte unseres Lebens zu verstehen und zu kontrollieren, betont Gadamer, 
dass sie viele Probleme ungelöst lässt und nicht in der Lage ist, alle lebenswich-
tigen Entscheidungen der Menschheit zu übernehmen, insbesondere diejenigen, 
die das gute Leben und das Gemeinwohl einer Gesellschaft betreffen. Diese sind 
eminente politische Fragen, für die die Wissenschaft niemals endgültige Ant-
worten haben wird. Gadamers praktische Hermeneutik, die auf einem Ideal der 
Weisheit basiert, lehrt uns, dass die Menschheit sich nicht mit einer technowis-
senschaftlichen Organisation des gemeinsamen Lebens zufriedengeben kann, 
dass dieses vielmehr durch den vernünftigen Dialog und die demokratische Be-
teiligung des gebildeten Bürgers gestaltet wird. Doch unsere bürokratisierte und 
rationalisierte Welt, die durch eine Fragmentierung der Aufgaben gekennzeich-
net ist, erzeugt heute das, was Gadamer als das Problem der anonymen Verant-
wortung bezeichnet. Tatsächlich behauptet Gadamer, zusammen mit seinem 
Vorgänger in Heidelberg, Karl Jaspers, dass unsere Zeit eine Zeit der anonymen 
Verantwortung ist, in der die Organisation der Gesellschaft vor allem im Vor-
feld individuellen Handelns stattfindet, durch eine komplexe und entkörperte 
Regulierung, die nicht immer dem vernünftigen Austausch unterliegt: «In der 
Tat, man kann den nicht mehr benennen, der verantwortlich ist und dem man 
verantwortlich ist. Keiner von uns ist es.»2 Wenn die existenzielle Angst eine 
grundlegende menschliche Disposition ist, macht Gadamer uns darauf auf-
merksam, dass unsere durch instrumentelle Vernunft geprägte Welt das Gefühl 
des Kontrollverlustes angesichts der Unsicherheiten des menschlichen Lebens 

2 Hans-Georg Gadamer: «Angst und Ängste», in: ders.: Über die Verborgenheit der Ge-
sundheit. Aufsätze und Vorträge, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 197.

160 Janice Trinh 



verstärkt, weil sie den modernen Menschen von den Entscheidungen aus-
schließt, die die res publica betreffen.

In seinem 1993 erschienenen Text Angst und Ängste schlägt Gadamer vor, 
dass die Bemühungen des menschlichen Wissens Antworten auf diese ur-
sprüngliche Angst sind. Im Laufe der Menschheitsgeschichte hat der Mensch 
alle möglichen Praktiken, Werte und Bräuche erfunden, um seinem Bedürfnis 
nach Lebenssicherheit gerecht zu werden. Denn es gehört zur Grundverfassung 
des Menschen, «daß er bei sich zu Hause sein will, um, von aller Bedrohung 
zurückgezogen, im Vertrauten, Griffbereiten und Begriffenen von aller Angst 
frei zu sein».3 Im Kontext des Niedergangs von Traditionen und des individuel-
len und kollektiven Engagements in unseren Gesellschaften sei ein «Ansteigen 
der Angst in unserer gegenwärtigen Welt zu beobachten».4 Und dies nicht nur, 
weil die Religionen, die seit Jahrtausenden in der Menschheitsgeschichte dieses 
Bedürfnis nach Sicherheit stillten, indem sie Antworten auf die grundlegenden 
Anliegen der Menschheit bieten, dies immer weniger tun. Es ist auch, weil uns 
die moderne Wissenschaft daran gewöhnt hat, in allen erdenklichen Situationen 
über ein «Wissen der Beherrschung» zu verfügen, was unser Bedürfnis nach 
Gewissheit verstärkt hat. Wir tolerieren die Unvorhersehbarkeit und Unsicher-
heit, die ein Gefühl der Ohnmacht hervorrufen, wie zum Beispiel das Auftreten 
von Krankheiten oder Naturkatastrophen, schlecht und streben um jeden Preis 
danach, Zugang zu einem verlässlichen und genauen Wissen zu erhalten, das 
uns eine gewisse Kontrolle verschafft (wie das medizinische Wissen). Daher 
unser Interesse an den Naturwissenschaften, die uns «Fakten» und zuverlässige, 
präzise Daten präsentieren, die für den Menschen eine gewisse Sicherheit bie-
ten. Sie führen ihn sogar dazu, bestimmte Ängste zu verlernen, zum Beispiel die 
Angst vor dem Gewitter. Wenn die existenzielle Angst schon immer Teil des 
Lebens und des Wesens des Menschen war, insofern er ein denkendes Wesen 
ist, das sich ständig Fragen stellt, würde sie in der technowissenschaftlichen Zi-
vilisation eine besondere Wendung nehmen. Im Kontext der bürokratisierten 
und rationalisierten Welt, die auf der Arbeitsteilung basiert, sind die Prinzipien, 
die «die gesamte Ordnung des Daseins» regeln, zunehmend entkörperlicht und 
operieren im Vorfeld unseres Handelns.

Obwohl ihr Beitrag zur Gesellschaft unerlässlich ist, können die Experten 
nicht allein alle Probleme unserer Zivilisation, die uns Sorgen bereiten und uns 
ängstigen, bewältigen. Wir sehen also, dass das Thema der Angst eng mit der 
Frage des sozialen Engagements des Bürgers verbunden ist, der angesichts der 
Herausforderungen unserer Welt Verantwortung übernimmt, einer Welt, die 
vielmehr eine wachsende Apathie gegenüber öffentlichen Angelegenheiten her-
vorruft. Gadamer identifiziert mehrere Faktoren, die zum Rückgang des politi-

3 Ebd., S. 191.
4 Ebd., S. 195.

Die Grenzen der Expertengesellschaft 161 



schen Engagements der Einzelnen und ihrer Fähigkeit, sich eine eigene Mei-
nung zu bilden, beitragen, darunter der übermäßige Fernsehkonsum bei Klein-
kindern und die Rolle der Massenmedien in unseren Gesellschaften. Sein eige-
nes Urteil zu kultivieren, ist unerlässlich, um den technischen und 
technologischen Fortschritt der Industriegesellschaft zu überleben: «[…] ich 
bleibe dabei, dass es menschliche Kräfte sind, um die es geht, wenn man sich 
erziehen und sich bilden will, und dass nur dann, wenn uns das gelingt, wir 
auch die Fortschritte der Technologie und des Maschinenwesens ohne Schaden 
überleben werden.»5

Die Grenze der Expertengesellschaft: 
Unsere Verantwortung für die Zukunft, 
eine Aufgabe, die jedem von uns obliegt

Indem er das Thema der existenziellen Angst, diese grundlegende menschliche 
Disposition, die untrennbar mit unserem Gefühl der Endlichkeit verbunden ist, 
wieder aufgreift, hebt Gadamer hervor, dass man sich nicht allein auf die 
Meinung von Experten verlassen kann, um die Fragen der Menschheit zu be-
antworten und Lösungen für die Probleme der modernen Welt zu finden. Das 
Modell einer technowissenschaftlichen Verwaltung der Gesellschaft wird gleich-
zeitig infrage gestellt, da es die Bürgerbeteiligung einschränken und die Indivi-
duen entmündigen würde, die zunehmend von den Diskussionen über die Or-
ganisation des gemeinsamen Lebens und dessen Zielsetzungen ausgeschlossen 
wären. Daher die Intensivierung des Angstgefühls, von der Gadamer spricht. 
Jede einzelne Person würde sich machtlos angesichts der Ereignisse fühlen, die 
das Wohl der Menschheit bedrohen, da die Prozesse und Strukturen, die die 
Ordnung der Welt regeln, sich ihrer Kontrolle und sogar ihrem Verständnis 
entziehen würden. In einem Text von 1989 mit dem Titel Der Mensch als Na-
turwesen und als Kulturträger hebt Gadamer die Grenzen der wissenschaftli-
chen Forschung gegenüber den unerklärten Geheimnissen des Ursprungs des 
Lebens, des Sinns der Existenz und des Todes hervor, die das menschliche Be-
wusstsein seit Tausenden von Jahren beschäftigen. Gadamer schlägt darin vor, 
dass die «Sprache» der modernen Wissenschaft nicht geeignet sei, die großen 
Fragen auszudrücken, die uns alle als Menschen betreffen und traditionell dieje-
nigen der Philosophie waren. Das Verständnis und die Organisation der prakti-
schen Welt erfordert eine geistige Sensibilität, die es ermöglicht, zwischen dem 
zu unterscheiden, was dem kollektiven Wohlbefinden zuträglich ist, und dem, 
was es nicht ist, und Lebensweisen zu erkennen, die mit der Vision der Gesell-

5 Hans-Georg Gadamer: Erziehung ist sich erziehen. Heidelberg: Kurpfälzischer Verlag 
2000, S. 48.

162 Janice Trinh 



schaft, die wir als die beste erachten, übereinstimmen. Gadamer stellt jedoch 
fest, dass die Räume, die für Diskussionen über die allgemeine Frage der Ver-
besserung des menschlichen Lebens geeignet wären, in unserer verwalteten 
Welt eingeschränkt sind und stattdessen in eine Art wahlloser Führungslosig-
keit münden. In diesem Zusammenhang warnt uns Gadamer vor der Versu-
chung, die Probleme, die unsere Gesellschaften betreffen, durch Anwendung 
des bürokratischen Modells zu bewältigen, das auf instrumenteller Rationalität 
basiert und charakteristisch für technowissenschaftliche Gesellschaften ist. Die-
ses Organisations- und Verwaltungsschema, das auf der unpersönlichen An-
wendung von Regeln und Verfahren durch spezialisierte Agenten beruht, sei 
nicht geeignet, die menschlichen Angelegenheiten zu verstehen.

Wenden wir uns nun der Frage der Vorherrschaft des Experten im sozia-
len und politischen Leben moderner Gesellschaften zu. In seinem 1989 veröf-
fentlichten Text Die Grenzen des Experten geht Gadamer von der Feststellung 
aus, dass unser soziales, politisches und rechtliches System dem Experten, dem 
man viele wichtige Entscheidungen anvertraut, zunehmend Aufmerksamkeit 
schenkt. Dies ist für ihn problematisch, insofern als die Kompetenz der Wissen-
schaft nicht alle unsere Fragen beantworten kann. Doch die Experten stehen 
enorm unter Druck seitens der Gesellschaft, die erwartet, dass sie auf all unsere 
Anliegen Antworten liefern, selbst wenn die Probleme über ihre Kompetenz 
oder ihren Fachbereich hinausgehen. Das bemerkt Gadamer, wenn er behaup-
tet, dass «die Grenzen der wissenschaftlichen Aussage dem gesellschaftlichen 
Bedürfnis nach richtungweisenden Auskünften oft nicht genügen».6 Dies wird 
jedes Mal offensichtlich, wenn die Welt von neuen Prüfungen, Konflikten oder 
Kriegen heimgesucht wird. Selbst wenn die Experten zu einem bestimmten 
Thema noch sehr wenig wissen, sind sie oft gezwungen, sich unter dem Druck 
der Öffentlichkeit zu äußern. Dies wurde während der letzten Gesundheitskrise 
besonders deutlich. Es ist dringend notwendig, dass die Menschen erkennen, 
dass sie sich ihrer Pflicht, als Individuen zu wählen, nicht entziehen können. 
Dies betrifft insbesondere praktische Entscheidungen ethischer und politischer 
Art, bei denen es darum geht, festzustellen, was das Vernünftigste zu tun ist, 
denn die Wissenschaft – das Wissen des Experten – kann das Wissen um das 
Gute nicht ersetzen.7

Gadamer bedauert, dass die Wissenschaft inzwischen vorgibt, in allen Be-
reichen unseres Daseins für uns denken zu können. Wenn man sich die Defini-
tion des Expertenbegriffs ansieht, stellt man fest, dass wir ihm heute tendenziell 
eine Rolle zuschreiben, die ihn von der «bescheideneren» Funktion, die er lan-
ge Zeit in der Menschheitsgeschichte innehatte, ablenkt. Gadamer macht uns 

6 Hans-Georg Gadamer: «Die Grenzen des Experten», in: ders.: Das Erbe Europas, Tü-
bingen: Mohr Siebeck 1998, S. 140.
7 Ebd., S. 143–144.

Die Grenzen der Expertengesellschaft 163 



darauf aufmerksam, dass das lateinische Wort expertus ursprünglich eine Per-
son bezeichnet, «die Erfahrungen gemacht hat»:

Es ist kein Beruf, Erfahrungen zu machen und gemacht zu haben, das heißt, erfahren zu 
sein. Aber es ist ein Beruf geworden, zwischen der Wissenschaftskultur der Moderne 
und ihren gesellschaftlichen Ausformungen in der Praxis des Lebens zu vermitteln. Der 
Experte hat also eine Zwischenstellung. Er ist nicht Inbegriff des Wissenschaftlers oder 
gar des Forschers und Lehrers. Der Experte steht zwischen der Wissenschaft, in der er 
Kompetenz besitzen muß, und der gesellschaftlichen politischen Praxis. Damit ist be-
reits klar, daß er keine überlegene Instanz für letzte Entscheidungen darstellt.8

Gadamer fährt fort, indem er unsere Aufmerksamkeit auf das deutsche Wort 
«Gutachter» lenkt und uns darauf hinweist, dass das Wissen und Können des 
Gutachters Elemente von Unentschlossenheit und ungefähren Bewertungen 
enthält und durch den Beitrag anderer ergänzt werden muss: «Gutachten heißt 
und in Gutachten klingt etwas von dem an, was wir in ‹achten› und ‹erachten› 
meinen. Meines Erachtens, sagt einer und meint damit: Ich weiß das nicht so 
absolut genau, so daß man noch andere danach fragen sollte.»9 Der Experte 
kann zwar gehört werden, aber er ist nicht derjenige, dem die letzte Entschei-
dung obliegt. Er sollte sich daher nicht an die Stelle des eigentlichen Entschei-
ders setzen:

Der Gutachter oder der Experte ist ferner den eigentlichen Entscheidungsträgern im ge-
sellschaftlich-politischen Leben untergeordnet. So ist es auch tatsächlich etwa in der 
Rechtsordnung fixiert. Ein Gericht ist nicht gezwungen, die Gutachten der Sachverstän-
digen als entscheidend für die Tatbeurteilung oder Urteilsfindung zugrunde zu legen.»10

Laut Gadamer ist dies in der heutigen sozialen und juristischen Welt zuneh-
mend nicht mehr der Fall, in der der Stimme des wissenschaftlichen Experten 
eine übermäßige Bedeutung beigemessen wird. In großen Gerichtsverfahren 
zum Beispiel, ist es oft wichtiger, einen renommierten Experten auf seiner Seite 
zu haben, als von einem kompetenten Anwalt vertreten zu werden, der früher 
die am meisten respektierte Person war und im Französischen le Maître ge-
nannt wird. Gadamer sieht einen Zusammenhang zwischen der Überbewertung 
der Rolle des Experten und der zunehmenden Komplexität unseres gesamten 
administrativen, industriellen, kommerziellen und privaten Lebens, die zu einer 
wachsenden Unsicherheit bei den Entscheidern führt.11 In der modernen In-
dustriegesellschaft ist der Einzelne immer mehr gezwungen, Regeln auf unper-
sönliche Weise anzuwenden, ohne notwendigerweise über die Gründe nachzu-

8 Ebd., S. 136–137.
9 Ebd., S. 137.

10 Ebd.
11 Ebd., S. 138.

164 Janice Trinh 



denken, die diesen zugrunde liegen, das heißt über deren vernünftigen und 
sinnvollen Charakter. Die zunehmende Unsicherheit der Entscheidungsträger 
wäre dann ein Symptom für die Komplexität der sozialen Organisation, in der 
es weniger üblich ist, selbst Entscheidungen zu treffen. Es ist jedoch zu beach-
ten, dass wir in den hyperkomplexen Gesellschaften, wie den unseren, nicht 
mehr auf die Meinung kompetenter und anerkannter Experten verzichten kön-
nen. Diese bringen ein Wissen ein, das für das Funktionieren unserer hoch dif-
ferenzierten und spezialisierten Welt unerlässlich ist, die ständig neue Heraus-
forderungen mit sich bringt – Herausforderungen, die in der griechischen Polis 
von Aristoteles und Platon, deren Organisation weit weniger komplex war, 
nicht existierten.

Gadamer stellt das Wissen und die Kompetenz moderner Experten, die zur 
Entwicklung der menschlichen Fähigkeiten beitragen, nicht infrage. Man kann 
sogar in dieser Proliferation von Spezialisten ein Zeugnis für eine Verbesserung 
des Zugangs zu qualitativ hochwertiger Bildung in unseren Gesellschaften se-
hen, was zu Gadamers Konzept der Bildung gehört. Wir müssen anerkennen, 
dass das Urteil der Experten zur Bildung unseres Geistes beiträgt und uns hilft, 
Dinge zu verstehen, die uns entgehen oder unsere Fähigkeiten übersteigen. Es 
ist jedoch wichtig, sich zu fragen, ob die Professionalisierung, die unsere Uni-
versitäten befördern und die auf dem Modell des Spezialisten und der Beherr-
schung beruflicher Kompetenzen basiert, wirklich dazu beiträgt, den Takt und 
die Sensibilität für unterschiedliche Situationen zu entwickeln, die notwendig 
sind, um das zu erkennen, was für den anderen gut ist. Was Gadamer kritisiert, 
ist die heutige Ausweitung der Autorität von Experten auf Bereiche, die nicht in 
ihren direkten Zuständigkeitsbereich fallen, das heißt auf Bereiche, die sowohl 
die Fähigkeiten des gewöhnlichen Bürgers als auch die des Experten übersteigen 
und zu gewissen «Fehlentwicklungen» führen könnten. Es ist jedoch bemer-
kenswert, dass es oft andere Experten sind, die uns helfen, sich der Möglichkeit 
solcher Fehlentwicklungen bewusst zu werden.12

Obwohl die Gesellschaft erwartet, dass die Wissenschaft in der Lage ist, 
Antworten auf Fragen zu geben, die die Organisation des menschlichen Lebens 
betreffen, behauptet Gadamer, dass diese Fragen die Grenzen wissenschaftlicher 
Erkenntnis überschreiten. Dennoch sind Experten zunehmend gezwungen, sich 
zu Themen zu äußern, die über ihre Expertise hinausgehen, um dem dringen-
den Informationsbedarf einer Gesellschaft gerecht zu werden, die generell keine 
Unsicherheit mehr toleriert. Dies versucht Gadamer anhand einer Anekdote 
über seinen Vater, einen Chemiker, zu verdeutlichen, den man gelegentlich auf-

12 Denken wir an Whistleblower, etwa im Bereich der künstlichen Intelligenz: Vgl. Top AI 
Scientists Warn: Risk of Extinction from AI on Scale with Nuclear War, Erklärung des Center 
for AI Safety, Mai 2023, online unter: https://www.safe.ai/press-release (letzter Zugriff : 2. 9. 
2024).

Die Grenzen der Expertengesellschaft 165 

https://www.safe.ai/press-release


forderte, als Forscher-Experte in komplexen Vergiftungsprozessen Stellung zu 
nehmen:

Das Gericht will wissen, was möglich war. Daß immernoch Möglichkeiten offengelassen 
werden müssen, ist in gewissen Fällen aber unvermeidlich. […] Dennoch gibt es etwa 
bei Vergiftungsprozessen eine Reihe von unbekannten Faktoren, die unter Umständen 
dieselben Symptome und Folgen gezeitigt haben können wie die von der Anklage ver-
mutete Vergiftung.13

Da sein Vater «ein echter Forscher» war, der stets darauf bedacht war, alles zu 
betonen, was wir noch nicht wissen, hatte Gadamer den Eindruck, «dass die 
Gerichte mit seinen Gutachten nie sehr glücklich waren»14. Er verweist auch auf 
das Beispiel des Nuklearunfalls von Tschernobyl, dessen langfristige Folgen 
zwangsläufig die Kompetenz der Wissenschaft überstiegen. Wichtiger ist je-
doch, darauf hinzuweisen, dass die Verantwortung, an politischen Entscheidun-
gen teilzunehmen, nicht nur beim Experten liegt. «Diese letztere Verantwort-
lichkeit teilt er freilich im Grunde mit jedem von uns, sofern wir alle politische 
Bürger sind und die Verantwortung für das, was da geschieht, mittragen müs-
sen.»15 Mit anderen Worten, in dem Maße, in dem wir heute in einer Welt le-
ben, die uns Zugang zu den Expertenmeinungen von Forschern in allen Tätig-
keitsbereichen und zu den technowissenschaftlichen Fortschritten gibt, die uns 
helfen, mit allen möglichen Problemen umzugehen, ist es entscheidend, dass 
wir uns der eigenen Verantwortung für das Gemeinwohl als Bürger und Mit-
glieder der Gesellschaft bewusst bleiben. Es ist wichtig, die Verantwortung für 
die Entscheidungen zu übernehmen, die wir in unserem eigenen Leben treffen 
und die Auswirkungen auf unsere Zukunft und die unserer Kinder haben wer-
den. Gadamer betont daher unsere ethische Pflicht, über unsere unmittelbaren 
Interessen hinauszudenken und zu lernen, Entscheidungen zu treffen, die die 
anderen berücksichtigen. Unsere rationalisierten Gesellschaften jedoch schrän-
ken zunehmend die Fähigkeit des Einzelnen zu handeln und zu wählen ein, da 
dieser nunmehr «als Funktion im Ganzen einer rationalen Ordnung» behandelt 
wird16. Anstatt sein Wissen und Können einzusetzen, um Ziele zu erreichen, die 
für ihn sinnvoll sind, wird der moderne Mensch in den Dienst von Funktionen 
und Maschinen innerhalb selbstregulierender Systeme gestellt. Gadamer sieht 

13 Ebd., S. 139–140.
14 Ebd., S. 139.
15 Ebd., S. 155.
16 Hans-Georg Gadamer: «Verlust der sinnlichen Bildung als Ursache des Verlustes von 
Wertmaßstäben», in: Der Mensch ohne Hand oder Die Zerstörung der menschlichen Ganzheit. 
Ein Symposion des Werkbundes Bayern, München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1979, S. 21.

166 Janice Trinh 



darin «eine neue universale Sklavenhaltung über die Menschheit gekommen», 
die aus der Logik unseres gesamten Zivilisationsprozesses resultiere17.

Wie die gadamerianische Kritik an der Expertengesellschaft zeigt, ist die 
Pluralität von Meinungen und möglichen Interpretationen innerhalb der wis-
senschaftlichen Gemeinschaft einerseits eine Quelle der Reflexion und Diskussi-
on, die dem gewöhnlichen Bürger helfen kann, sein eigenes Urteil zu bilden. 
Andererseits würde jedoch unsere technowissenschaftliche Welt die Meinung 
von Experten auf Kosten des praktischen Urteils der anderen Bürger priorisie-
ren. Die Wissenschaft, die laut Gadamer die größte soziale Macht unserer Zeit 
ist, würde somit eine «anonyme Gegenmacht zum Urteil» darstellen: «Ich be-
schreibe, dass hier die Wissenschaft zu einer anonymen Gegenmacht gegenüber 
der Urteilskraft geworden ist.»18 In der heutigen Welt setzt sich oft die Meinung 
der «Wissenschaft» durch, die des Spezialisten, der sein Fachwissen unpersön-
lich anwendet, das heißt, ohne seine eigenen Werte einzubringen. Mit anderen 
Worten, in der heutigen Zeit würde vor allem die Wissenschaft «entscheiden». 
Gadamer verliert angesichts des Rückzugs aus dem sozialen Leben, der unsere 
Gesellschaften prägt, nicht die Hoffnung. Er ist der Ansicht, dass es immer 
noch möglich ist, diesen Rückzug durch seine auf das Gespräch zentrierte Kul-
turkonzeption zu überwinden, an dem wir alle teilhaben. Das humanistische 
Modell der Bildung fördert die Diskussion zwischen Spezialisten und den Dia-
log zwischen Wissenschaft, Bürger und Philosophie. Dieses auf den Dialog aus-
gerichtete Bildungsideal betont die Fähigkeit des modernen Individuums, sein 
freies Urteil in einer verwalteten Welt zu üben, die oft dazu neigt, seine Fähig-
keit, eigenständig zu handeln und zu wählen, einzuschränken. Es ist von we-
sentlicher Bedeutung, dass der gewöhnliche Bürger trotz der Grenzen seines ei-
genen Wissens und seiner Vorurteile in allen Entscheidungen seiner eigenen 
Erfahrung selbst denkt und urteilt. Indem er diese Fähigkeit entwickelt, selbst 
zu denken und eigene Entscheidungen zu treffen, wird er in der Lage sein, be-
stimmte Dinge zu billigen und zu missbilligen, sie zu kritisieren, und er wird in 
der Lage sein, seine Stimme im unendlichen Gespräch der Gesellschaft einzu-
bringen, in dem die wichtigen Entscheidungen der politischen Akteure und Re-
gierungen wurzeln. In diesem Sinne ist Gadamer überzeugt, dass die Bemühun-
gen zur Förderung der sensiblen Intelligenz des Bürgers, auch sensus communis 
genannt, gefördert werden sollten.

17 Ebd.
18 Hans-Georg Gadamer: «Menschenbild und Lebensgestaltung», in: Hessische Hochschul-
wochen für staatswissenschaftliche Fortbildung: 5.–11. Mai 1968, Bad Wildungen. Vorträge (= 
Gehlenbuch 4880, Bd. 63: Der Mensch und seine Umwelt), Bad Homburg v. d. H./Berlin/Zü-
rich: Verlag Dr. Max Gehlen 1969, S. 149.

Die Grenzen der Expertengesellschaft 167 



Schlussfolgerung
Ausgehend vom humanistischen Konzept der Bildung und der praktischen Phi-
losophie des Aristoteles entwickelt Gadamer eine Hermeneutik, die auf dem 
unendlichen Gespräch zwischen Gesprächspartnern, sowohl Spezialisten als 
auch Nicht-Spezialisten, basiert und wesentlich ist, um dem sozialen Rückzug 
und der anonymen Verantwortung zu widerstehen, die unsere Zeit kennzeich-
nen. Die Aufgabe der Bildung besteht darin, den Einzelnen aus dem engen 
Kreis der Eigeninteressen herauszuführen und ihn zur Teilnahme am öffentli-
chen Leben zu bewegen, wo er der Andersartigkeit pluraler Horizonte ausge-
setzt ist, mit denen er aufgefordert ist, zu dialogisieren und einen gemeinsamen 
Konsens zu finden.

Der moderne Mensch kann sich nicht nur auf wissenschaftliches und tech-
nisches Wissen berufen, um zu wissen, wie er sein Leben führen soll : Er 
braucht auch Kultur. Seine menschliche Bedingung, die von Natur aus «unvoll-
ständig» und «formlos» ist, macht es notwendig, dass er eine Bildung erhält, 
oder anders gesagt, dass ihm eine Kultur vermittelt wird. Diese Vermittlung 
von Werten und einem gemeinsamen Sinn ist notwendig, um den Einzelnen 
darauf vorzubereiten, in unsere problematische Welt einzutreten, in der man 
sich nicht nur auf die Entscheidungen von Experten verlassen kann, die haupt-
sächlich das Modell einer technowissenschaftlichen Gesellschaftsverwaltung an-
wenden würden.

Gadamers Analysen der Figur des zeitgenössischen Experten haben den 
Verlust von Räumen für Freiheit und Handlung in modernen Gesellschaften 
hervorgehoben, in denen der Spezialist inzwischen eine zentrale Rolle ein-
nimmt. Die zunehmende Komplexität der sozialen Regelungsprozesse, die zu-
nehmend vor dem individuellen Handeln stattfinden, verschärft das, was Gada-
mer als das Phänomen der anonymen Verantwortung bezeichnet hat. Um 
dieser Tendenz zu widerstehen, ist es entscheidend, dass der Einzelne seine Fä-
higkeit kultiviert, sein Wissen weise einzusetzen und die besten Lebensweisen 
für die Gemeinschaft durch bürgerlichen Diskurs und Dialog mit anderen zu 
erkennen.

Trotz des Fortschritts des Wissens zweifelt Gadamer daran, dass die wis-
senschaftliche Expertise alle lebenswichtigen Entscheidungen unserer Welt be-
stimmen kann, und betont vielmehr, dass sie viele Probleme ungelöst lässt. Das 
Können des Spezialisten kann nicht das ethische Wissen ersetzen, das in allen 
praktischen Lebenssituationen erforderlich ist, die Elemente von Unsicherheit 
und Nuancen enthalten, in denen keine Technik die Handlung sicher diktieren 
kann und in denen man lernen muss, sein sensibles Urteil anzuwenden.

Die Tugenden der Demut, der Offenheit gegenüber anderen und des Dia-
logs, die in der gadamerianischen Kultur verankert sind, scheinen in unserer 
pluralistischen Welt, die heute eine Krise der Fundamente durchmacht, zu we-

168 Janice Trinh 



nig gepflegt und geehrt zu werden. Diese Tugenden sind jedoch unerlässlich, 
um einen gemeinsamen Konsens mit anderen zu finden und die Diskussionen 
über die Zukunft einer Gesellschaft fortzusetzen.

Bibliographie
1. Werke von Hans-Georg Gadamer

Gadamer, Hans-Georg: L’Art de comprendre. Écrits I : Herméneutique et tradition philosophi-
que. Übers. von M. Simon. Paris: Aubier 1982. 

– : L’Art de comprendre. Écrits II : Herméneutique et champ de l’expérience humaine. Übers. 
von I. Julien-Deygout, P. Forget, P. Fruchon, J. Grondin und J. Schouwey. Paris: Aubier 
1991. 

– : Das Erbe Europas. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989. 
– : Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles. Heidelberg: Carl Winter Universitäts-

verlag 1978.
– : Erziehung ist sich erziehen. Heidelberg: Kurpfälzischer Verlag 2000.
– : Esquisses herméneutiques. Essais et conférences. Übers. von J. Grondin. Paris: Vrin 2004.
– : Gadamer in Conversation. Hrsg. von R. E. Palmer. New Haven/London: Yale University 

Press 2001.
– : Gesammelte Werke. 10 Bde. Tübingen: Mohr Siebeck 1985–1995.
– : Hermeneutik, Ästhetik, praktische Philosophie: Gespräche mit Hans-Georg Gadamer. Ber-

lin: Akademie Verlag 1992.
– : Langage et vérité. Übers. von J.-C. Gens. Paris: Gallimard 1995.
– : Philosophie de la santé. Paris: Grasset & Fasquelle/Mollat 1998.
– : La philosophie herméneutique. Übers. von J. Grondin. Paris: Presses universitaires de 

France 1996.
– : Philosophische Lehrjahre. Eine Rückschau. Frankfurt a. M.: Klostermann 1977.
– : Praise of Theory. Übers. von C. Dawson. New Haven: Yale University Press 1999.
– : The Relevance of the Beautiful and Other Essays. Cambridge: Cambridge University Press 

1986.
– : Rhetorik und Hermeneutik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1976.
– : Über die Verborgenheit der Gesundheit: Aufsätze und Vorträge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 

1993.
– : Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. Tübingen: Mohr 

Siebeck 1960.

Die Grenzen der Expertengesellschaft 169 



2. Aufsätze von Hans-Georg Gadamer

Gadamer, Hans-Georg: «Angst und Ängste», in: ders: Über die Verborgenheit der Gesundheit. 
Aufsätze und Vorträge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 191 ff. 

– : «Bildung», in: Bildungstheorien: Probleme und Positionen. Freiburg/Basel/Wien: Herder 
1978. 

– : «Die Bildung zum Menschen: Der Zauberflöte anderer Teil», in: ders.: Vom geistigen Lauf 
des Menschen: Studien zu unvollendeten Dichtungen Goethes (= Gesammelte Werke, 
Bd. 9). Tübingen: Mohr Siebeck 1949, S. 80–111. 

– : «La contribution de la poésie à la recherche de la vérité», in: L’actualité du beau. Übers. 
von E. Poulain. Paris: Alinéa 1992. 

– : «Culture and Media», in: Cultural-Political Interventions in the Unfinished Project of En-
lightenment. Cambridge/London: MIT Press 1992.

– : «Culture and the Word», in: Praise of Theory. Übers. von C. Dawson. New Haven: Yale 
University Press 1999 [Erstveröff. 1980].

– : «Die gemeinschaftsbildende Kraft der Kultur: Ein Beitrag zur Umformung deutschen 
Geisteslebens», in: Göttinger Universitäts-Zeitung, Nr. 8 (1946), S. 4–6.

– : «Die Kultur und das Wort», in: ders.: Lob der Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983.
– : «Ethos und Ethik», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 3. Tübingen: Mohr Siebeck 1985, 

S. 350–374.
– : «Ethos und Logos», in: Anodos. Festschrift für Helmut Kuhn (Acta humaniora). Wein-

heim: VCH Verlagsgesellschaft 1989.
– : «Freundschaft und Selbsterkenntnis: Zur Rolle der Freundschaft in der griechischen 

Ethik», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 7. Tübingen: Mohr Siebeck 1985, S. 396–406.
– : «Hermeneutics and Logocentrism», in: Dialogue and Deconstruction: The Gadamer–Der-

rida Encounter. Albany: State University of New York Press 1989, S. 114–125.
– : «Hermeneutics and Social Sciences», in: Philosophy & Social Criticism, Jg. 2 (1975).
– : «L’homme et le langage», Übers. von J. Schouwey.in: Revue de théologie et de philosophie 

(Lausanne) 1986, S. 11–19.
– : «Humanismus heute?», in: Die Wissenschaft und das Gewissen: Antike als Grundlage für 

Deutung und Bewältigung heutiger Probleme (= Die Humanistische Bildung, H. 15). 
Korb: Württembergischer Verein zur Förderung der humanistischen Bildung/Klett 
Druck 1992, S. 57–70.

– : «Humanismus und die industrielle Revolution», in: Konstanten für Wirtschaft und Gesell-
schaft. Festschrift für Walter Witzenmann zu seinem 80. Geburtstag. Konstanz: Labhard 
1988, S. 196–207.

– : «In den Fesseln der Bürokratie: Notstand in Deutschlands ältester Universität», in: Christ 
und Welt: Deutsche Wochenzeitung (Stuttgart) 1956.

– : «Jusqu’à quel point la langue préforme-t-elle la pensée?», in: Démythisation et idéologie. 
Paris: Aubier 1973.

– : «Logik oder Rhetorik. Nochmals zur Frühgeschichte der Hermeneutik», in: ders.: Gesam-
melte Werke, Bd. 2. Tübingen: Mohr Siebeck 1976, S. 292–300.

– : «Der Mensch als Naturwesen und als Kulturträger», in: Mensch und Natur: Auf der Suche 
nach der verlorenen Einheit. Frankfurt a. M.: Josef Knecht 1989, S. 9–30.

– : «On Man’s Natural Inclination towards Philosophy», in: Universitas: A German Review of 
the Arts and Sciences, Quarterly English Language Edition (Stuttgart 1973).

170 Janice Trinh 



– : «Menschenbild und Lebensgestaltung», in: Hessische Hochschulwochen für staatswissen-
schaftliche Fortbildung: 5.–11. Mai 1968, Bad Wildungen. Vorträge (= Gehlenbuch 4880, 
Bd. 63: Der Mensch und seine Umwelt). Bad Homburg v. d. H./Berlin/Zürich: Dr. Max 
Gehlen 1969, S. 133–149.

– : «Der Mensch und seine Hand im heutigen Zivilisationsprozeß: Philosophische Aspekte», 
in: Universitas 34 (1979), S. 273–280.

– : «Mythos und Logos», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 8. Tübingen: Mohr Siebeck 1981, 
S. 170–173.

– : «Mythos und Vernunft», in: Gegenwart im Geiste. Festschrift für Richard Benz. Hamburg: 
Christian Wegner 1954, S. 64–71.

– : «Mythos und Wissenschaft», in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Teilbd. 2 (= 
Enzyklopädische Bibliothek). Freiburg/Basel/Wien: Herder 1981, S. 5–42.

– : «Notes on Planning for the Future», in: Daedalus: Journal of the American Academy of 
Arts and Sciences (1966), S. 572–589.

– : «Zur Phänomenologie von Ritual und Sprache», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 8. Tü-
bingen: Mohr Siebeck 1992, S. 400–440.

– : «Platos Staat der Erziehung», in: Das neue Bild der Antike, Bd. I : Hellas. Leipzig: Koehler 
& Amelang 1942.

– : «Practical Philosophy as a Model of the Human Sciences», in: Research in Phenomenology 
(Pittsburgh: Duquesne University Press) 1980.

– : «Prometheus und die Tragödie der Kultur», in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 9. Tübin-
gen: Mohr Siebeck 1946, S. 150–161.

– : «Rhétorique, herméneutique et critique de l’ idéologie. Commentaires métacritiques de 
‹Wahrheit und Methode›», in: Archives de Philosophie 34 (1971), S. 207–230.

– : «Sprache als Medium der hermeneutischen Erfahrung», in: Das Problem des Übersetzens. 
Stuttgart: Henry Goverts 1963.

– : «Sur la possibilité d’une éthique philosophique», in: Archives de Philosophie 34/3 (1971), 
S. 393–408.

– «Symbol und Allegorie», in: Archivio di Filosofia 28 (Padua 1958), S. 23–28.
– : «Verlust der sinnlichen Bildung als Ursache des Verlustes von Wertmaßstäben», in: Der 

Mensch ohne Hand oder die Zerstörung der menschlichen Ganzheit. Ein Symposion des 
Werkbundes Bayern. München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1979.

– : «Was ist der Mensch?», in: Illustrierte Zeitung (Leipzig), Sonderausgabe 1944.

Die Grenzen der Expertengesellschaft 171 





Autorinnen und Autoren

Emil Angehrn: Professor em. für Philosophie an der Universität Basel. For-
schungsschwerpunkte: Hermeneutik, Geschichtsphilosophie, Metaphysik sowie 
Theorie des Verstehens. Zu seinen prägenden Arbeiten gehören u. a. Freiheit 
und System bei Hegel, Geschichte und Identität, Sinn und Nicht-Sinn sowie 
neuere Studien zur Sprachlichkeit des Menschseins. Er war u. a. Mitglied des 
Forschungsrats des Schweizerischen Nationalfonds.

Hans-Helmuth Gander: Professor em. für Philosophie an der Albert-Ludwigs-
Universität Freiburg, langjähriger Direktor des Husserl-Archivs Freiburg und 
des Bernhard Waldenfels-Archivs. Seine Arbeit steht im Schnittfeld von Phäno-
menologie (Husserl, Gadamer u. Heidegger), Hermeneutik und politischer Phi-
losophie; zahlreiche Veröffentlichungen und Editionen zur Geschichte und Ak-
tualität der Phänomenologie. Unter seiner Leitung wurde das Husserl-Archiv 
international als Forschungszentrum zur Edition, Erschließung und Wirkungs-
geschichte Husserls profiliert. Mitherausgeber des vorliegenden Bandes.

Simone Glanert: Reader in Law (Kent Law School, Canterbury, England), Lei-
terin der English and French Law Programmes und des Kent Centre for Euro-
pean and Comparative Law. Forschungsschwerpunkte: Theorie und Praxis der 
Rechtsvergleichung, Sprache & Übersetzung im Recht sowie juristische Herme-
neutik. Sie ist die Mitherausgeberin von Law’s Hermeneutics: Other Investiga-
tions und die Co-Autorin von Rethinking Comparative Law. Ihr aktuelles For-
schungsprojekt – Comparative Animal Law – behandelt tierrechtliche Fragen 
aus rechtsvergleichender Perspektive.

Jean Grondin: Professeur titulaire am Département de philosophie der Univer-
sité de Montréal ; international ausgewiesener Hermeneutik-Spezialist. Seine 
Arbeiten verbinden Hermeneutik, Metaphysik, Philosophie der Religion und 
Phänomenologie. Weithin rezipiert sind u. a. Hans-Georg Gadamer. Eine Bio-
graphie sowie Einführungen und Studien zur Geschichte der Metaphysik und 
zum Sinn des Lebens. Grondin prägt die gegenwartsbezogene Lektüre Gada-
mers und die Diskussion über Sinn- und Hoffnungskategorien in der Herme-
neutik.



Gert-Jan van der Heiden: Professor für Philosophie an der Radboud University 
Nijmegen und Mitglied des Nijmegen Center for Contemporary European Phi-
losophy. Seine Forschung widmet sich der Metaphysik im Horizont phänome-
nologischer und hermeneutischer Ansätze, mit besonderem Interesse an Fragen 
von Zeugenschaft, Sprache, Wahrheit und Kontingenz. In seinen Arbeiten, dar-
unter The Voice of Misery: A Continental Philosophy of Testimony (2020) und 
Beiträge zu The Gadamerian Mind (2022), entfaltet er eine eigenständige her-
meneutische Perspektive auf Zeugenschaft und Sinnbildung.

Janice Trinh: Philosophin am Département de philosophie der Université de 
Montréal. Ihre Forschung verbindet Gadamer-Hermeneutik, Ethik und Fragen 
der Bildung und Kultur. Im Zentrum steht die Aktualität hermeneutischer 
Kategorien für gegenwärtige gesellschaftliche Herausforderungen. 2022 wurde 
sie mit einem «Gadamer Grant» der Hans-Georg-Gadamer-Gesellschaft ausge-
zeichnet.

Zlatko Valentić: Philosoph und Lecturer für Politische Theorie an der Albert- 
Ludwigs-Universität Freiburg. Seine Forschung bewegt sich im Spannungsfeld 
von politischer Hermeneutik und politischer Urteilskraft im Anschluss an Ga-
damer, Fragen der Verständigung im Zeitalter der Desinformation sowie den 
ethischen Implikationen digitaler Technologien. Am Centre for Security and 
Society der Universität Freiburg arbeitet er im EU-Horizon-Projekt VIGILANT 
(KI-gestützte Bekämpfung von Desinformation) im Bereich Ethik. Mitheraus-
geber des vorliegenden Bandes.

174 Autorinnen und Autoren 





Das Signet des Schwabe Verlags
ist die Druckermarke der 1488 in
Basel gegründeten Offizin Petri,
des Ursprungs des heutigen Verlags-
hauses. Das Signet verweist auf
die Anfänge des Buchdrucks und
stammt aus dem Umkreis von
Hans Holbein. Es illustriert die
Bibelstelle Jeremia 23,29:
«Ist mein Wort nicht wie Feuer,
spricht der Herr, und wie ein
Hammer, der Felsen zerschmeisst?»



H A N S - H E L M U T H  G A N D E R
Z L A T K O  V A L E N T I Ć  ( H G . )DIE 

SAGKRAFT
  DER 
  HERMENEUTIK

Di
e 

Sa
gk

ra
ft 

de
r H

er
m

en
eu

tik
HA

NS
-H

EL
M

UT
H 

GA
ND

ER
ZL

AT
KO

 V
AL

EN
TI
Ć 

(H
G.

)

DIE SAGKRAFT  
      DER HERMENEUTIK

I S BN 978-3-7574-0139-9

9 7 8 3 7 5 7 4 0 1 3 9 9

www.schwabeverlag.de

Hans-Georg Gadamer zählt zu den prägenden Figuren der moder-
nen Philosophie: Sein umfassendes Werk hat über die Grenzen der 
akademischen Welt hinaus Beachtung gefunden. Der Band macht 
sich zur Aufgabe, Gadamers philosophisches Erbe aus einer viel-
schichtigen Perspektive zu beleuchten: Seine Beiträge zeigen aus 
philosophischer, juristischer und politischer Sicht, wie relevant 
Gadamers Denken für aktuelle Diskurse und Herausforderungen 
ist. Sie spiegeln die Vielseitigkeit und Tiefe von Gadamers Ein!uss 
wider, der nicht nur die Philosophie, sondern auch andere Diszipli-
nen nachhaltig geprägt hat. Der Band bietet somit einen fundierten 
Einblick in die Aktualität von Gadamers Ideen und deren Anwen-
dungsmöglichkeiten in der heutigen Zeit.

Hans-Helmuth Gander forscht zu Phänomenologie, Hermeneutik und politischer 
Philosophie. Er war Direktor des interdisziplinären Centre for Security and Society 
(2018–2024) und des Husserl- und Waldenfels-Archivs in Freiburg.

Zlatko Valentić studierte Recht, Politik, Geschichte und Philosophie. Seine 
Forschung am Center for Security and Society der Universität Freiburg konzent-
riert sich auf die philosophische Hermeneutik, politische Philosophie und die 
KI-gestützte Bekämpfung von Fake News.

  Z U R  A K T U A L I T Ä T 
  D E S  D E N K E N S  

 H A N S - G E O R G  G A D A M E R S


